

ذَاكِرْ مُحَمَّدْ ذَاكِرْ عَبْدُ الْكَرِيمِ نَانِيَك

# شَارِعُ الْأَوَّلِ جَدِيدِ سَائِنَسْ

[www.KitaboSunna.com](http://www.KitaboSunna.com)



## معزز قارئین توجہ فرمائیں!

کتاب و سنت ذات کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب .....  
.....

عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔ 

مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ لوڈ (Upload) 

کی جاتی ہیں۔

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔ 

### ☆ تنبیہ ☆

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔ 

ان کتب کو تجارتی یا مگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔ 

«اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر تلخیق دین کی کاوشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں»

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔ 

In the Name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

WWW.Only1Or3.Com



WWW.OnlyOneOrThree.Com

”دُنیا کے کونے کونے سے تسلی میں بدلاؤگ مجھ سے رابط کرتے  
ہیں..... میں ان کے قریب آتا ہوں..... اور بتانے کی کوشش کرتا  
ہوں اُن کے تشنہ سوالوں کے جواب ..... پوری چائی کے  
سامانچے..... اور نظر آنے لگتا ہے جو کا جواب ..... جو بہت کڑوا  
ہوتا ہے ..... غلط فہمیاں مذہب کے درمیان ..... افت و شواس .....  
گمراہی ..... بہت سی باتیں ..... بہت سی سچائیاں ..... جو آپ  
جاننا چاہتے ہیں ..... جو آپ نہیں جانتے ..... میرا مقصد جو کو  
سامنے لانا ..... میرا فرض اظہار حق ..... !!“

ڈاکٹر ڈاکٹر عبدالکریم تائیک

An Urdu Translation of Lecture  
“**SALAH**”

by  
Dr. Zakir Naik

الصلوة.....

# نماز اور جدید سسنس

ڈاکٹر زکیر نائیک

مترجم

امجم سلطان شہباز

# بُل کانٹری شوپ

بال مقابل اقبال لاہوری، بک سٹریٹ، جہلم

اُس کتاب کے ترجمہ کے جملہ حقوق بحق ادارہ ”بک کارز شو زورم جام“ محفوظ  
ہیں۔ اس ترجمے کا استعمال کسی بھی ذریعے سے غیر قانونی ہو گا۔ خلاف  
ورزی کی صورت میں پبلشر قانونی کارروائی کا حق حفظ رکھتا ہے۔  
قانونی مشیر بک انوار الحنف ایڈو کیٹ پر یہ کوہر

|             |                              |
|-------------|------------------------------|
| تاریخ اشاعت | : 2008ء                      |
| نام کتاب    | : نماز اور حجہ عیسائیں       |
| مصنف        | : داکٹر فراز اکرم یحییٰ نایک |
| ترجمہ       | : سعید شاہد۔ سعید شاہد       |
| مترجم:      | : احمد سلطان شہزاد           |
| پروفیل      | : خاطرات امر شاہد            |
| برورق       | : امر شاہد                   |
| قیمت        | : 200 روپے                   |

**استھناء:** الشَّرِبُ الْمُرْتَبُ کے فضل و کرم سے انسانی طاقت اور بساط کے  
مطابق کپڑے نگ، میادین، حجہ اور جلد بندی میں پوری پوری اختیاط کی گئی ہے۔ بذریعہ  
ہونے کے ناطے اگر سہوا غلطی رہ گئی ہو یا صفات درست شہوں تو براؤ کرم مطلع فرمائی  
وں ناکر کرنا ممکنہ ایڈیشن میں درستی کی جاسکے۔ جزاک اللہ خيراً کثیراً۔ ناظر

ناشران:

# بک کارنیشن

بالمقابل اقبال لائبیری، اقبال روڈ، بک سٹریٹ، جہلم پاکستان

فون نمبر: 0544-614977، 0321-5440882  
info@bookcorner.com.pk - www.bookcorner.com.pk

# فہرست

|     |                       |                      |
|-----|-----------------------|----------------------|
| 6   | اعجم سلطان شہزاد      | عرض مترجم            |
| 29  | رفیق الحمساتی         | نماز                 |
| 31  |                       | نماز اور جدید سائنس  |
| 32  |                       | نشست کا آغاز         |
| 38  | خطاب ڈاکٹر ڈاکر نائیک | .....                |
| 47  |                       | بدترین اشیاء         |
| 48  |                       | حرام غذا             |
| 50  | واللہ دین سے حسن سلوک | .....                |
| 52  |                       | نمایز                |
| 57  |                       | اذان                 |
| 63  |                       | وضو                  |
| 84  |                       | نماز کے فوائد        |
| 84  |                       | رکوع                 |
| 85  |                       | تجده                 |
| 103 |                       | سوال و جواب کا مرحلہ |

## عرضِ مترجم

نماز، دین کا ستون ہے اور نماز کے موضوع پر آپ نے مختلف کتب کا مطالعہ کیا ہو گا مگر جناب ڈاکٹر محمد ذاکر ناٹک نے "صلوٰۃ" کے موضوع پر ایک اچھوتے انداز سے روشنی ڈالی ہے اور اس کے ایک ایک پہلو کی تشریح کی ہے، جسے ہم نے "نماز اور جدید سائنس" کا خوبصورت عنوان دیا ہے۔ لہذا امید ہے کہ آپ کو ڈاکٹر ذاکر ناٹک صاحب کی کتابوں کے سلسلے میں یہ اضافہ نہایت خوشگوار محسوس ہو گا۔

عمارت کی مضبوطی و چھٹی کا انحصار دو چیزوں پر ہوتا ہے، اس کی "بنیاد" اور "ستون"۔ اسی لئے تحریر کے وقت ان دونوں کو خصوصی توجہ حاصل ہوتی ہے کیونکہ یہ حقیقت ہے کہ عمارات کی مضبوطی ان دونوں ہی کے مرہون مت ہے۔ اگر دین کی عمارت کا بخور جائزہ لیا جائے تو "توحید" اس عمارت کی "بنیاد" اور "نماز" ایک ستون کی حیثیت سے سامنے آتے ہیں۔

نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

**الصلوٰة عmad الدین و من اقامها فقد اقام  
الدین و من هدمها فقد هدم الدین.**

ترجمہ: "نمازوں کا استون ہے اور جس نے اسے قائم کیا  
اس نے گویا دین کو قائم کیا اور جس نے اسے ڈھادیا  
اس نے گویا دین کو ڈھادیا۔"

(الحدیث)

اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے قرآن حکیم میں نماز کا ذکر بار بار ارشاد فرمایا  
اور اس کی واضح تاکید فرمائی۔ اسی لیے نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ  
نماز میری آنکھوں کی خندک ہے اور نماز قرب الہی کا ذریعہ ہے۔ یہ  
فطرت کا قانون ہے کہ جس چیز کے بارے میں بار بار تاکید کی جائے اس  
کا بعد میں خصوصی طور پر حساب بھی لیا جائے گا اسی لیے ارشاد فرمایا کہ  
اول ما یحاسب به العبد الصلوٰۃ۔

ترجمہ: "قیامت میں سب سے پہلے نماز کا حساب لیا جائے گا۔"

(الحدیث)

نماز تمام عبادات میں سے سستی اور آسان ترین عبادت ہے۔  
روزہ، حج، زکوٰۃ اور جہاد میں مالی و بدنی حالات کو پیش نظر رکھا گیا ہے۔ مگر  
نماز ہر امیر و غریب، جوان و بیوڑھا، کمزور و طاقتور آسانی سے ادا کر سکتے  
ہیں۔ نماز قرب الہی کا ذریعہ ہے اور مسلم و کافر کے درمیان ایک فرق کی

علامت ہے۔

نماز اللہ تعالیٰ کے حکم کی بجا آوری اور اطاعت کے ساتھ ساتھ شخصیت کے روحانی، جسمانی، اخلاقی و معاشرتی پہلوؤں کو نکھارنے میں اہم کردار ادا کرتی ہے۔

### روحانی فوائد

نماز چونکہ حکم الہی ہے اور اس کے حکم کو بجالانے سے تقویٰ حاصل ہوتا ہے اس طرح نماز قرب الہی کا ذریعہ ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ نماز بے حیائی اور بری باتوں سے بچاتی ہے۔ انسان جب برا بیویوں سے بیچ جاتا ہے اور اس میں نیکیوں کی طرف ایک قلبی لگاؤ پیدا ہوتا ہے جس کی وجہ سے وہ وہقی و قلبی سکون محسوس کرتا ہے جو اس بات کی واضح دلیل ہوتی ہے کہ اس کی روح کو پاکیزگی حاصل ہو رہی ہے اور اس کا اللہ کریم سے تعلق مضبوط ہو رہا ہے۔ نماز صیرہ گناہوں کا کفارہ ہے ظہر کی نماز ادا کرنے سے فجر سے ظہر تک کے گناہ معاف کردیئے جاتے ہیں اور عصر کی ادا کرنے سے ظہر سے عصر تک کے گناہ معاف کردیئے جاتے ہیں اور مغرب کی ادا کرنے سے عصر سے مغرب تک کے گناہ معاف فرمادیئے جاتے ہیں۔ اسی طرح عشاء کی نماز ادا کرنے سے مغرب سے عشاء تک کے گناہ معاف فرمادیئے جاتے ہیں۔ انسان ہونے کے تاطے پورے دن میں بہت سی فلکیاں سرزد ہونے کے روشن امکانات ہوتے ہیں۔ اس

لیے اللہ رب الحضرت نماز ان غلطیوں کے لفڑے کا ذریعہ بنادی۔  
یوں یہ باقاعدہ طور پر روح کی پاکیزگی کا ذریعہ ہے۔

## جسمانی فوائد

اسلام میں صفائی کو بہت اہمیت حاصل ہے۔ اسی لیے اسے ”نصف ایمان“ کہا گیا ہے۔ اسلام روح کی پاکیزگی کے ساتھ ساتھ ظاہری اور جسمانی صفائی کی بھی ترغیب دیتا ہے۔ نماز کی پہلی شرط ہی طہارت ہے لیکن جسمانی پاکیزگی و صفائی۔ نمازی کے لیے ضروری ہے کہ وہ باقاعدہ طور پر صاف سترے اور پاک لباس و جسم میں اللہ کے حضور حاضر ہو۔

جدید سائنس نے ثابت کیا ہے کہ دن میں پانچ دفعہ ہاتھ مند و ہونے سے انسان جلد کی موزی بیماریوں کے علاوہ اور بھی بہت سی بیماریوں سے نجات پا سکتا ہے۔ اس کے علاوہ وضو میں صحیح کرنے سے گروں پر تراحت لگانے سے وہی قوت میں اضافہ ہوتا ہے۔ پانچوں نمازوں ہلکی چھلکی ورزش کا بہترین ذریعہ ہیں۔ جو صحت کو برقرار رکھنے میں اہم کردار ادا کرتی ہیں۔ طب کا اصول ہے کہ

*Morning walk is best, and rest  
a while after a lunch, walk a  
maile after dinner.*

صحیح کی سیر اور شام کے کھانے کے بعد کی واک صحت کے لیے

اہمی ضروری ہیں۔ ایک تحقیق کے مطابق امراض قلب و معدہ ان دونوں کی پابندی نہ کرنے کی وجہ سے بڑھ رہے ہیں۔ مگر نماز فجر و عشاء بناعث ادا کرنے سے صحیح کی سیر اور شام کے کھانے کے بعد کی واک دونوں کا کسی حد تک حلق ادا ہو جاتا ہے۔ یوں مذہبی فریضہ ادا کرنے کے ساتھ ساتھ ہم متوازن سخت کے بہترین اصولوں پر بھی عمل پرداز ہو سکتے ہیں۔ نماز کے لیے دخوا اور دخو کے لیے مساوک ایک اہم ترین عمل ہے۔ کو کہ دخو فرض ہے جبکہ مساوک سنت ہے مگر نبی کریم ﷺ نے مساوک کی بہت تاکید فرمائی ہے۔ حضرت عائشہ صدیقہؓ فرماتی ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا مساوک کے ساتھ نماز پڑھنے کی فضیلت بغیر مساوک نماز پر ستر گناز انکہ ہے۔ حضرت ابو ہریرہؓ سے مردی ہے کہ حضور نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”اگر مجھے اپنی امت کی مشقت اور دشواری کا خیال

نہ ہوتا تو میں ان کو مساوک کرنے کا حکم دیتا۔“

جدید سائنس نے دانتوں کی صفائی کی کو بہتر جتنی و جسمانی نشوونما کا موجب قرار دیا ہے اگر پانچوں نمازوں کے ساتھ ساتھ مساوک کا بھی باقاعدہ استعمال کیا جائے تو بہت سے جسمانی و روحانی فوائد حاصل کے جاسکتے ہیں۔ خلاصہ:

- ۱۔ مساوک بلغم دور کرتی ہے۔
- ۲۔ نظر کو تیز کرتی ہے۔

- ۳۔ مسوک کھانا خضم کرتی ہے۔
- ۴۔ مسوک حرارت بدن دور کرتی ہے۔
- ۵۔ قوت یاد اشت کو تیز اور عقل کو بڑھاتی ہے۔

## اخلاقی و معاشرتی فوائد

نمایز چونکہ برائیوں اور بے حیائی کے کاموں سے بچاتی ہے اور انسان کو نیکیوں کی طرف مائل کرتی ہے یوں ایک اعلیٰ اخلاق و کردار کی شخصیت ابھر کر سامنے آتی ہے۔ اگر نماز کی حقیقی روح کو سمجھ لیا جائے تو پھر معاشرہ بہت جلد تمام معاشرتی اور سماجی برائیوں سے پاک ہو سکتا ہے، جھوٹ غیبت، فرازو، چوری، کرپشنا، ملاوٹ، رشوت، سود اور اس طرح کے تمام معاشرتی ناسور بہت جلد ہمارے معاشرے سے ناپید ہو سکتے ہیں مگر شرط صرف یہ ہے کہ نماز کو قائم کیا جائے اور اس کی اصل روح کو سمجھ کر اپنے اور نافذ اعمل کیا جائے۔

جس طرح نماز برائیوں اور بے حیائی کے کاموں سے منع کرتی ہے اسی طرح نماز طہارت و پاکیزگی کی ترغیب دیتی ہے۔ لہذا نماز کا پابند شخص اپنی روحانی و جسمانی صفائی کے علاوہ اپنے گھر، گلی اور محلے کو صاف سخرا کرنے میں اہم کردار ادا کر سکتا ہے۔ وہ اپنے ارد گردگلی محلے کی صفائی کا باقاعدہ ہفتہوار اہتمام کرتا، لوگوں کو صفائی کی ترغیب دینا، اور ماحول اور معاشرے کو صاف بنانے میں اپنا کردار بہتر طور پر ادا کر سکتا

ہے۔ یوں ہم بہت جلد اپنے گھروں، گلی محلوں کی ابتدی نالیوں، گڑوں اور کوڑے کرکٹ کے جا بجاڑ میزوں سے نجات پا کر گھیسوں اور پھر وہوں کے جان لیوا جملوں سے چھکا را پا کر، ملیر یا، تائیر یا نینڈ اور بر قان جیسی موزی بیماریوں سے نجات پا سکتے ہیں۔ کیونکہ ہمارے معاشرے میں گندگی ہی ان تمام بیماریوں کی جڑ ہے۔ یوں ہم ایک پاکیزہ و صاف سحرے معاشرے کی بنیاد رکھ سکتے ہیں اور ”سنائی نصف ایمان“ کا عملی نمونہ پیش کر سکتے ہیں۔

## غور و تکبر کا خاتمه

نمایز واحد ایسی عبادت ہے جس میں رکوع و ہجود کے علاوہ اللہ اکبر کے ورد کا خصوصی اہتمام ہے۔ بجدہ مخفی ایک وقتی اور رسمی توہیت کا جسمانی فعل نہیں بلکہ وہ اپنے آپ کو رب تعالیٰ کے آگے جھکاتا ہے۔ وہ اپنی پوری زندگی کو حق و صداقت کے تالیح بنادیتا ہے بجدہ خدا کی بزرگی اور وحدائیت کا کھلا اظہار ہے کہ اللہ کریم کے علاوہ کوئی ہستی اس قابل نہیں کہ اس کے سامنے جھکا جائے۔ یوں انسان اپنے عاجز و مفسار ہونے کا بربطا اظہار کرتا ہے۔ نماز ہی ایسی عبادت ہے جس میں اللہ اکبر کا ورد و کثرت سے آتا ہے۔ یوں انسان اللہ اکبر کا ورد کرتے ہوئے واشکاف الفاظ میں اس بات کا اعلان کر رہا ہوتا ہے کہ اللہ کے علاوہ اس دنیا میں کوئی ایسی ہستی موجود نہیں جو بزرگی و عظمت کے لائق ہو۔ یوں انسان اپنی

انسانیت و بشریت کے ثبوت کا بر ملا اظہار کر رہا ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ کی  
بادشاہیت اور زندگی کو تسلیم کر رہا ہوتا ہے۔ اللہ اکبر کے ورد سے انسان  
کے دل سے تکبر، غروں، حکمہ، بڑائی، شوخی اور چونی چوزی باتوں کے  
بڑے بڑے دعووں جیسی تمام خرافات ختم ہو جاتی ہیں۔ یوں وہ دعووں  
جہانوں میں اللہ تعالیٰ کی خاص رحمت و برکت اور احسانات کا ستحن شہرت  
ہے۔ یوں سجدہ اور اللہ اکبر کا ذکر ہمیں عجز و اکساری کی زندگی سر کرنے  
کی ترغیب دیتے ہیں۔

### وقت کی پابندی

إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كَبِيًّاً مَوْقُوتًا ⑤

ترجمہ: "نمازوں پر مقررہ وقت میں فرض کی گئی ہے۔"

(سورۃ النساء، 4، آیت 103)

ہر نماز کا ایک مخصوص وقت ہے اور مددوں کے لیے اس خاص  
وقت میں جماعت کا اہتمام بھی ضروری ہے۔ ہر نماز اپنے وقت کے بعد  
اوائیں قضا ہو جاتی ہے۔ فجر کی نماز فجر کے مخصوص وقت تک ہی ادا کی جا  
سکتی ہے۔ ظہر کی نماز عصر شروع ہونے سے پہلے پہلے ادا کی جانی  
ضروری ہے۔ اسی طرح مغرب اور عشاء کی نمازیں ہیں۔ یوں نماز  
مسلمانوں کو اپنی عملی زندگی میں بھی وقت کی پابندی کا خاص خیال رکھنے  
اور ہر کام کو اپنے مخصوص وقت پر سرانجام دینے کی دعوت دیتی ہے۔ نماز

ہمیں ایک منظم اور پاکیزہ زندگی کی ترغیب دیتی ہے۔ نماز ہمیں یہ درس دیتی ہے کہ سکول و رک سے لے کر سرکاری دفاتر تک کے تمام امور مقررہ وقت پر انجام دیں۔ تمام عمر کے تمام افراد اپنے اپنے تمام امور مقررہ وقت اور لفظ و ضبط کے ساتھ سر انجام دیں یوں ہم افراد فری، ٹرینیک حادثات، بے سکونی، وقت کی بے قدری جیسی لمحتوں سے جان چھڑا کر ایک پر سکون اور منظم معاشرے کی عملی مثال قائم کر سکتے ہیں۔

## اول وقت میں نماز کی ادائیگی

اعمش رض نے بروایت شفیق بن سلہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ کا یہ قول اعلیٰ کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا جو شخص اول وقت میں نماز ادا کر لیتا ہے خود اس کی نماز جگہ گاتی ہوئی اور تابان بن کر آسمان پر انتہائی جاتی ہے اور عرش پر پہنچ جاتی ہے اور وہ قیامت تک استغفار کرتی رہتی ہے اور کہتی ہے کہ جیسی حفاظت تو نے میری کی ہے اللہ تیری حفاظت بھی اسی طرح کرے۔

جب بندہ وقت کے خلاف نماز پڑھتا ہے تو اس کی نماز میں نور نہیں ہوتا۔ جب وہ آسمان کی طرف بڑھتی ہے تو ایک پھٹے ہونے کپڑے کی طرح اس کے حصہ پر مار دی جاتی ہے۔ اس وقت تمارا کہتی ہے اللہ تعالیٰ مجھے بھی اسی طرح ضائع کرے جس طرح تو نے مجھے ضائع کیا۔

حضرت عبادہ بن صامت رض فرماتے ہیں کہ سرور کائنات

حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ نے فرمایا کہ جس نے عمدہ اور تکملہ وضو کیا اور کامل ترأت اور صحیح رکوع اور بجود کیا تو نمازِ کبھی ہے اللہ تعالیٰ تیری حفاظت اسی طرح کرے جس طرح تو نے میری حفاظت کی اور اس کے بعد اس کو آسمان پر اخالیا جاتا ہے۔ اس میں نورِ انیت ہوتی ہے اور وہ روشن ہوتی ہے۔ اس کیلئے آسمان کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں اور وہ بارگاہِ الہی تک پہنچ جاتی ہے اور اپنے نمازی کی سفارش کرتی ہے اور اگر نمازی نے رکوع اور بجودِ اچھی طرح نہیں کئے تو نمازِ کبھی ہے جس طرح تو نے مجھے برپا کیا، اللہ تعالیٰ مجھے بھی اسی طرح برپا کرے۔ پھر جب اس کو اوپر لے جایا جاتا ہے تو نور کی بجائے اس پر تار کی ہوتی ہے۔ جب آسمان تک پہنچتی ہے تو آسمان کے دروازے اس پر بند کر دیئے جاتے ہیں اور پرانے کپڑے کی طرح پیٹ کر نمازی کے منہ پر ماروی جاتی ہے۔

حضرت ابنِ سعود رضی اللہ عنہ راتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے دریافت کیا کہ کون سا عمل سب سے اچھا ہے، فرمایا وقت پر نماز اس ادا کرنا، والدین کی اطاعت کرنا اور اللہ کی راہ میں جناد کرنا۔ ابراہیم رضی اللہ عنہ بن ابی محذور موزن نے اپنے والد سے اپنے دادا کا یہ قول نقل کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ اول وقت نماز کی ادا سیکھی اللہ تعالیٰ کی خوشبوی کا ذریعہ ہے۔ درمیانی وقت کی نماز اللہ تعالیٰ کے حرم کے حصول کا ذریعہ ہے اور آخر وقت کی نماز اللہ تعالیٰ کی طرف سے معافی کا ذریعہ ہے۔

## وقت ثالِكرنماز پڑھنا

اللہ تعالیٰ کا ارشاد پاک ہے:

ان نمازوں کیلئے بڑی خرابی ہے جو اپنی نمازوں سے غافل

رہتے ہیں۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

اللہ کی قسم نمازوں کی خرابی کی وجہ یہ ہے کہ انہوں نے اپنی نمازوں کو ان کے اوقات ثالِكرنماز پڑھا۔ اس سے مراد بالکل چھوڑ دینا نہیں ہے۔

حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ جہنم کی ایک وادی ہے جس کا نام غیاثاً ہے۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ نے فرماتے ہیں اس میں وہی لوگ جائیں گے جنہوں نے اپنی نمازوں کے اوقات کھو دیئے ہیں۔

حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ ایک روز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز کا ذکر فرمایا اور ارشاد فرمایا کہ جو نماز کی تکمیل اشت کرے گا اس کیلئے نماز نور، نجت اور قیامت کے دان نجات کا ذریعہ ہوگی اور جو اس کی تکمیل اشت نہیں کرے گا اس کیلئے نماز نہ نور ہوگی، نہ نجت اور نہ دوزخ سے نجات کا ذریعہ ہوگی۔ وہ دوزخ کے اندر فرعون و بیمان اور ایلی بن خلف کے ساتھ ہو گا۔

حارث رضی اللہ عنہ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ بن ابی طالب کا قول نقل کی

ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جو شخص تماز کو حقیر سمجھے گا اللہ تعالیٰ اس کو پندرہ سو نیم دے گا۔ چشم کے عذاب مر نے سے پہلے، تین مرتبے وقت، تین قبر میں اور تین قبر سے نکلتے وقت۔

### چھوٹ نیا وی عذاب

۱۔ غافل تمازی کو صالحین کی فہرست سے خارج کر دیا جاتا ہے۔

۲۔ اس سے زندگی کی برکت دور کر دی جاتی ہے۔

۳۔ اس کے رزق کی برکت دور ہو جاتی ہے۔

۴۔ اس کا کوئی نیک عمل قبول نہیں کیا جاتا۔

۵۔ اس کی دعا قبول نہیں ہوتی۔

۶۔ وہ نیکوں کی دعاوؤں سے محروم کر دیا جاتا ہے۔

### مرتبے وقت کے تین عذاب

۱۔ وہ پیاس اس مرتا ہے اگرچہ اس کے حق میں سات دریا اُلٹ دیے جائیں۔

۲۔ اس کی موت اچانک ہو گی (تو پہلی مہلت نہیں ملے گی)۔

۳۔ اس کے کانوں حموں پر دنیا وی اوبے، لکڑی اور پتھروں کا بوجھڈاں دیا جائے گا جس سے وہ بوجھل ہو جائے گا۔

## قبر کے تین عذاب

- ۱۔ اس پر قبر نگ کر دی جائیگی۔
- ۲۔ قبر میں زبردست اندھیرا ہو گا۔
- ۳۔ مکر نگیر کے سوالوں کا جواب نہیں دے سکے گا۔

## قبر سے نکلنے پر تین عذاب

- ۱۔ اللہ تعالیٰ اس پر غضبناک ہو گا۔
- ۲۔ اس سے حساب بہت سخت ہو گا۔
- ۳۔ اللہ تعالیٰ کے دربار سے اس کی واپسی دوزخ کی طرف ہو گی (اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے معاف کرے تو خیر)۔

اللہ تعالیٰ کے خاص بندے جو دلوں کو بیدار رکھتے ہیں، خصوص  
اور خشوع کے ساتھ نماز کا اہتمام کرتے ہیں، مراقبہ کرتے ہیں اور دلوں  
کی محافظت کرتے ہیں، اللہ تعالیٰ کے مقرب بندے ہیں۔ ان کی نماز کی  
حقیقت ہی اور ہے۔ اس سلسلے میں صرف دو اتفاقات کا بیان کرنا نہایت  
ہی ضروری ہے۔

## پہلا واقعہ

ایک روایت میں ہے کہ حضرت یوسف رض بن عصام

خراسان کی مسجد میں پہنچے۔ آپ نے دیکھا کہ وہاں ایک بہت بڑا جمع حلقہ بنائے بیٹھا ہے۔ انہوں نے دریافت کیا یہ کون لوگ ہیں؟ کسی نے بتایا کہ یہ شیخ حاتم رض کا حلقہ ہے اور اس وقت وہ زہد و تقویٰ اور عین و امید کے موضوع پر باتیں کر رہے ہیں۔ یوسف رض نے اپنے ساتھیوں سے کہا: چلو ان سے نماز کے بارے میں کچھ پوچھیں۔ اگر انہوں نے تھیک تھیک جواب دیا تو ہم بھی وہاں بیٹھ کر ان کا وعدہ نہیں گے (ورنہ نہیں)۔ چنانچہ یوسف رض ان کے پاس پہنچے، سلام کیا اور کہا: اللہ تعالیٰ آپ پر رحمت فرمائے! ہمیں چند مسائل دریافت کرنا ہے۔ حاتم رض نے کہا: پوچھئے کیا پوچھنا ہے؟ یوسف رض نے کہا: ”میں نماز کے بارے کچھ دریافت کرنا چاہتا ہوں!!“ حاتم رض نے فرمایا: ”معرفت نماز کے بارے میں دریافت کرنا چاہتے ہو یا آداب نماز کے بارے میں؟“ یوسف رض نے کہا کہ میرا سوال آداب نماز کے بارے میں ہے۔

## آداب نماز

حاتم رض نے فرمایا آداب نماز یہ ہیں کہ حکم کے مطابق انہوں، ثواب کی امید کر کے مسجد کو چلو، پھر تیت کر کے عظمت کے ساتھ تکبیر کرو، ترتیل کے ساتھ قرآن پاک پڑھو، خشوع کے ساتھ روکوں کرو، عاجزی کے ساتھ جدہ کرو، اخلاص کے ساتھ تشهد پڑھو اور رحمت کے ساتھ سلام پھیرو۔

یہ سن کر یوسف ﷺ کے احباب نے کہا کہ اب تو معرفتِ نماز  
کے بارے میں بھی ان سے دریافت کرنا چاہئے۔ چنانچہ یوسف ﷺ  
نے معرفتِ نماز کے بارے میں حاتم ﷺ سے دریافت کیا۔

## معرفتِ نماز

انہوں نے فرمایا کہ معرفتِ نماز یہ ہے کہ جنت کو اپنے دائیں  
جانب اور دوزخ کو اپنے پیچے، پل صراط کو اپنے پیروں تسلی اور میرزاں کو  
آنکھوں کے سامنے سمجھو اور یقین رکھو کہ اللہ تعالیٰ کو دیکھ رہے ہو۔ اگر یہ  
مرتبہ حاصل نہ ہو تو یہ سمجھو کہ اللہ تعالیٰ تمہیں دیکھ رہا ہے۔

یوسف ﷺ نے ان سے دریافت کیا کہ آپ کتنے عرصہ سے  
اس طرح نماز ادا کر رہے ہیں؟ حاتم نے فرمایا بیس سال سے۔ یہ سن کر  
یوسف ﷺ نے اپنے ساتھیوں سے کہا کہ انہوا تاکہ ہم اپنی چچاں  
پرسوں کی نمازوں کو دوبارہ ادا کریں۔ یوسف ﷺ نے حاتم ﷺ سے  
یہ بھی سوال کیا کہ آپ نے معرفتِ نماز کی یہ تعلیم کہاں سے حاصل کی؟  
یوسف ﷺ نے فرمایا ان کتابوں سے جو آپ نے ہمارے استغاثہ کیلئے  
لکھی ہیں۔

## دوسرہ واقعہ

اسی طرح کا ایک اور واقعہ ابو حازم المرجع ﷺ کا ہے۔

ابو حازم رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ میں سمندر کے ساحل پر تھا۔ ایک صحابی سے ملاقات ہوئی۔

صحابی نے فرمایا:

”ابو حازم رضی اللہ عنہ! کیا تم اچھی طرح نماز پڑھنا جانتے ہو؟“

میں نے کہا:

”میں فرانک اور سنتوں کو اچھی طرح جانتا ہوں۔ اس کے علاوہ

اچھی طرح نماز پڑھنے کے اور کیا معنی ہیں؟“

صحابی رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

”ابو حازم رضی اللہ عنہ! بتاؤ ادا سگلی فرض کیلئے کھڑے ہونے سے قبل

کتنے فرض ہیں؟“

میں نے کہا: ”چھ فرض ہیں۔“

انہوں نے دریافت کیا کہ وہ کیا کیا ہیں؟

میں نے کہا کہ

۱۔ طہارت

۲۔ سترپوشی

۳۔ نماز کیلئے پاک جگہ کا انتخاب

۴۔ نماز کیلئے کھڑا ہونا

۵۔ نیت کرنا

۶۔ قبلہ رو ہونا۔

انہوں نے دریافت کیا کہ کس نیت کے ساتھ گھر سے مسجد کی  
طرف جاتے ہو؟

میں نے کہا: برابر سے ملاقات کرنے کی نیت کے ساتھ۔  
انہوں نے کہا: ”کس نیت کے ساتھ مسجد میں داخل ہوتے  
ہو؟“

میں نے کہا: عبادت اور بندگی کی نیت سے۔  
پھر دریافت کیا: ”کس نیت کے ساتھ عبادت کیلئے کھڑے  
ہوتے ہو؟“

میں نے کہا: ”بندگی کی نیت کے ساتھ، اللہ تعالیٰ کی ربویت کا  
اقرار کرتے ہوئے۔“

صحابی رضی اللہ عنہ نے پھر دریافت کیا کہ ابو حازم رضی اللہ عنہ! کن چیزوں  
کے ساتھ قبلہ کی طرف منہ کرتے ہوئے؟

میں نے کہا کہ تین فرائض اور ایک سنت کے ساتھ۔

پوچھا: ”وہ کیا ہیں؟“

میں نے جواب دیا:

قبلہ و کھڑا ہونا فرض ہے!

نیت فرض ہے!

نکبیر تحریرہ فرض ہے!

یہ تینوں فرائض ہیں اور نکبیر تحریرہ میں دونوں ہاتھ اٹھانا سنت

۶۔

صحابی رضی اللہ عنہ نے پھر پوچھا: ”کتنی بکیریں فرض ہیں اور کتنی سنت؟“

میں نے کہا: ”94 بکیریں ہیں جن میں سے صرف پانچ فرض ہیں اور باقی سب سنت۔“

انہوں نے دریافت کیا: ”نماز کس چیز سے شروع کرتے ہو؟“  
میں نے کہا: ”بکیر سے۔“

انہوں نے پوچھا: ”نماز کی برہان کیا ہے؟“  
میں نے کہا: ”قرأت۔“

پوچھا: ”نماز کا جو ہر کیا ہے؟“  
میں نے کہا: ”اس کی تسبیحات۔“

انہوں نے پوچھا: ”نماز کی زندگی کیا ہے؟“  
میں نے کہا: ”خضوع و خشوع۔“

پھر پوچھا: ”خشوع کیا ہے؟“  
میں نے کہا: ”جده گاہ پر نظر جمائے رکھنا۔“

صحابی رضی اللہ عنہ نے دریافت کیا: ”نماز کا وقار کیا ہے؟“  
میں نے کہا: ”سکون و اطمینان۔“

انہوں نے پھر پوچھا کہ وہ کون سا فعل ہے جس کی بنا پر نماز کے سوا ہر فعل منع ہو جاتا ہے؟

میں نے کہا: ”لکھیر تحریم۔“

پوچھا: ”نماز کو ختم کرنے والی کون سی چیز ہے؟“

میں نے کہا: سلام پھرنا۔

انہوں نے دریافت کیا کہ اس کی خصوصی علامت کیا ہے؟

میں نے کہا: نماز ختم کرنے کے بعد سُجَان اللہ، الحمد للہ اور اللہ

اکبر پڑھنا۔

صحابی رضی اللہ عنہ نے دریافت کیا کہ ان سب کی کنجی کیا ہے؟

میں نے کہا: بیت۔ [www.Only1043.com](http://www.Only1043.com)

انہوں نے کہا: بیت کی کنجی کیا ہے؟

میں نے کہا: یقین۔

انہوں نے کہا: یقین کی کنجی کیا ہے؟

میں نے کہا: توکل۔

انہوں نے کہا: ”توکل کی کنجی کیا ہے؟“

میں نے کہا: ”خوف خدا۔“

انہوں نے کہا: خوف خدا کی کنجی کیا ہے؟

میں نے کہا: امید۔

صحابی رضی اللہ عنہ نے کہا: امید کی کنجی کیا ہے؟

میں نے کہا: صبر۔

انہوں نے کہا: صبر کی کنجی کیا ہے؟

میں نے کہا: رضا۔

انہوں نے پوچھا: رضا کی کنجی کیا ہے؟  
میں نے کہا: اطاعت۔“

انہوں نے پوچھا: اطاعت کی کنجی کیا ہے؟  
میں نے کہا: اقرار۔

انہوں نے پوچھا: ”اقرار کی کنجی کیا ہے؟“

میں نے کہا: اللہ کی روایت اور اس کی واحد ایت کا اقرار،“  
انہوں نے کہا کہ یہ سب باتیں تم کو کہاں سے معلوم ہوئیں؟  
میں نے کہا: علم کے ذریعے سے۔

انہوں نے پوچھا: علم کہاں سے حاصل کیا؟  
میں نے کہا: سکھنے سے۔

انہوں نے کہا: سکھنے کا ذریعہ کیا تھا؟  
میں نے کہا: عقل۔

انہوں نے پوچھا: عقل کہاں سے آئی؟

میں نے کہا: عقل دو قسم کی ہے، ایک وہ ہے جس کو صرف اللہ تعالیٰ پیدا کرتا ہے اور دوسرا وہ جس کو انسان اپنی لیافت سے حاصل کرتا ہے۔ جب یہ دونوں جمیں ہو جاتی ہیں تو دونوں ایک دوسرے کی مددگار بن جاتی ہیں۔

انہوں نے پوچھا: یہ سب چیزیں تمہیں کہاں سے حاصل

ہوئیں؟

میں نے کہا: "اللہ تعالیٰ کی توفیق سے۔"

اللہ تعالیٰ آپ کو اور ہم سب کو ایسی توفیق بخشنے جس سے وہ راضی ہو۔

ان تمام سوالات و جوابات کے بعد صحابی رضی اللہ عنہ نے مجھ سے

کہا: "خدا کی قسم! تم نے جنت کی سختیاں تو مکمل کر لیں۔ اب یہ بتاؤ کہ

تمہارا فرض کیا ہے اور فرض کا فرض کیا ہے؟ اور وہ کون سا فرض ہے جو فرض

کی طرف لے جاتا ہے؟ فرض میں سنت کیا ہے اور وہ کون یہ سنت ہے

جس سے فرض پورا ہو جاتا ہے؟

میں نے جواب دیا کہ ہمارا فرض یہ ہے کہ ہم نماز پڑھیں۔ فرض

کا فرض طہارت ہے۔ دا میں ہاتھ سے یا میں ہاتھ کو ملا کر (چٹو بنا کر) پانی

لینا ایسا فرض ہے جو دوسرے فرض تک پہنچتا ہے اور پانی لے کر الگیوں کا

خلال کرنا ایسی سنت ہے جو فرض میں داخل ہے اور وہ سنت جس سے فرض

کی تجھیں ہو جائے ختنہ کرنا ہے۔

یہ سن کر صحابی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ابو حازم رضی اللہ عنہ! تم نے اپنے اوپر

جنت تھام کر لی۔ اب کچھ باقی نہیں ہے۔ لیکن اتنا اور بتاؤ کہ کھانا کھانے

میں تم پر کیا فرض ہے اور کیا سنت ہے؟

میں نے ان سے کہا کہ کیا کھانا کھانے میں بھی فرض و سنت

ہوتے ہیں؟

انہوں نے کہا: ہاں!

کھانا کھانے کے آداب میں چار فرض، چار صفت اور چار مستحب  
ہیں۔ فرمایا: فرض یہ ہیں:

### فرض:

- ۱۔ ابتداء (شروع کرتے وقت) بسم اللہ کہنا
- ۲۔ اللہ کی حمد کرنا
- ۳۔ اللہ کا شکر بجاانا
- ۴۔ پیچانا کہ جو کھانا اللہ نے دیا ہے وہ حلال ہے یا حرام!

### سننیں

- ۱۔ ران پر زور دکر بیٹھنا (فیک لگانا)
  - ۲۔ تین انگلیوں سے کھانا
  - ۳۔ لفڑے خوب چبانا
  - ۴۔ آخر میں انگلیاں چاٹانا
- اور چاروں سوچاتا یعنی تہذیبی امور یہ ہیں:

### مستحب:

- ۱۔ پہلے دونوں ہاتھ دھوننا
- ۲۔ لفڑے چھوٹا لینا

۲۔ اپنے سامنے سے کھانا

۳۔ اپنے تم طعام کی طرف کم دیکھنا!!!

قارئین محترم! اب آپ ڈاکٹر ذا کرنائیک کے شیریں خطاب سے مستفید ہوں اور اس کتاب کی تیاری میں تعاون کرنے اور آپ تک پہنچانے والوں کے حق میں دعائے خیر فرمائیے۔ خصوصاً میرے نوجوان معاویین و پبلیشرز گلگن شاہد اور امر شاہد اس کاوش کو منتظر عام پر لانے کیلئے خصوصی شکریے کے مستحق ہیں۔

آپ سے گزارش ہے کہ اگر آپ کو دورانِ مطالعہ اشارہ یا سراحنا کسی بھی انداز میں غلطی نظر آئے تو براہ کرم ادارے کو مطلع فرمائیں تاکہ آنکھہ ایڈیشن میں درستگی کی جاسکے۔ جزاک اللہ خیراً کثیراً۔

ابنجم سلطان شہباز

anjumsultan14@gmail.com

## ..... نماز .....

بدل کے بھیں پھر آتے ہیں ہر زمانے میں  
اگرچہ بیدار ہے آدم، جوان ہیں لات و منات  
یہ ایک سجدہ ہے ٹو گراں سمجھتا ہے!  
ہزار سجدے سے دیتا ہے آدمی کو نجات

(ضربِ کلیم۔ علامہ محمد اقبال رض)

**مفہوم:** اگرچہ آدمی اس زمان پر لاکھوں سال سے آباد رہنے کی وجہ سے بورڈ حاوہ کا ہے، اگر  
لات و منات جیسے نہ صرف جوان ہیں بلکہ وقت کے ساتھ ساتھ نئے نئے بیکروں میں اور بھیں  
بدل بدل کر اس کے گرد ایک لکھے آرہے ہیں۔ اس گرد ایسے بچے کی ایک ہی صورت ہے کہ آدمی  
توحید پر ايمان لے آئے اور جس نماز کو اپنے لئے بوجسمان ہے اسے قائم کرے اور اپنے حقیقی عاقل  
والک کے حضور حکم جائے اور بے شمار بکروں (یعنی ہر فخر اللہ کے سامنے جائیں) کی صیانت سے  
نجات پا جائے۔

**شرح:** یہ لات و منات، دیوبندی، دیوبندی، نہجی پیشوادی، پیر، والی، حاکم، بادشاہ..... اس بورڈ سے  
آدمی کے مقابلہ میں کتنی جوان و تو نا ہیں۔ ان کی اڑاگیزی اور کلکشی اُسی طرح قائم ہے۔ ان کی  
راہزی میں کی نہیں آئی۔ ان کے پس پر وہ عقل میار کا فرمائے، جو سو بھیں بیانیں ہے۔ آدمی ذرا سا  
خود شاس و خود بگرہو تو بادشاہت جمہوری الہام پکن لگی ہے، السیارات میں لات و منات تراش لیتا  
ہے، جوڑی میں پچندے چار کلکتی ہے۔ کبھی لات و منات بتان وہم و گمان کی صورت میں میتے  
تے لبارے اڑا کر مال و دوستی دیتا، رشتہ و پوندہ، رنگ و نسل، ذات پات، زبان و ثقافت، قرب  
سلطان، بُک جاہ اور تو صیانت میں الٹھا رہا تے ہیں۔ ”ان تازہ خداوں میں بڑا سے دل میں ہے“

جس نے جنتی ارضی کو چشم بنا کر رکھ دیا ہے۔ پھر تباہ مصر حاضر بھی جس لیجنی وہ بالل تصورات و نظریات و تکالیفات جو درگاؤں، خانقاہوں، قلعی اداروں اور داش کوویں میں تراشے جاتے ہیں۔ ذرا سوچنے ایک طرف صرف آدم مجید جو عالم بھری میں کل پس، محل اور محل سے عاری ہو چکا ہے اور لاکھوں سال سے ایک تیڑی پر جعل رہا ہے، دوسری طرف ان گفت، تازہ دم لات و منات، جنمیں یہ خود تراش کر، ان سے بے جائیدادیں والست کر کے اپنا معبود و خدا دعویٰ تھا ہے، پھر نتیجہ ماہیوں ہو کر انہیں تو زد جاتا ہے مگر اپنی گمراہی کی وجہ سے پھر تھے بت تراش کر ان میں مگر جاتا ہے۔ سماں بھک کر ہیں مبت جماعت آدم کی آجھیوں میں پھیپ کر بیٹھ جاتے ہیں۔ ایسے میں کوئی اقبال چیسا مرد و مون اذاب لا الہ الا اللہ بلکہ کر کے درس تو خود دھاتا ہے۔ وہ تو خود جو ایک سلسلہ علم کام نہیں بلکہ ایک زندہ قوت ہے۔ ہے بھگتی کیلئے دناغ میں پہلے سے موجود تھت نہ دیران کرتا پڑتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کو لاثر یک حاکم اعلیٰ مانا تھا ہے اور اس کے احکامات کے سامنے سر تسلیم ہم کرتے ہوئے نماز کو جنایدی عملی عبادت کے طور پر طیب خاطر قائم کر رکھتا ہے۔ ایک وقت پر، ایک ست زخ کر کے، ایک نام کے پیچے، ایک زبان میں، ایک بیتے کلمات، ایک بھی حرکات و ملنکات کے ساتھ، ایک بھی خدا کے حضور نماز ادا کر کے تو خود کا عملی ثبوت دیا جائے تو ہزاروں لات و ملات دھرم سے گر جاتے ہیں۔ ”نمازوں کا ستون ہے“ تو یہی لئے کہ یہ اسلام کی جیادی تعلیمات کا سرچشمہ ہے۔ صفائی و پاکیزگی، یا بندی وقت، نظم و ضبط، بیکنی، اطاعت امیر، صرف آرائی ناصب اہمیں کا حصہ، معاشرتی مسادات، آداب مجلس، اجتماعیت اور اس و ملطاحی کا کلی درس دینی ہے۔ نماز کے اختلاف آفریں کلمات آدمی میں وسعت قلب و نظر پیدا کر کے اسے بندہ حوالہ صفات بنا دیتے ہیں۔ رازی حقیقی کی پیچاگاں اسے سخراج ملک نہیں رہنے دیتے۔ وہ کسی فیر کے آگے جھک کر اپاچتن میں پر ایمان نہیں ہونے دیتا۔ اس کا دل ستم آشنا نہیں رہتا۔ وہ سب کچھ نماز میں پالیتا ہے۔ نماز میں اسے حضور درواز اصل ہوتا ہے اور نماز اس کی فطرت تھا اسی بن جاتی ہے۔ نماز صرف ایک اللہ کے حضور جمکا کر باقی تمام عالم غریقی قوتوں کے سامنے بھکت سے بھاجتی ہے۔

وہی سجدہ سے لاکن اہتمام

کے پوجس سے ہر بجہ تجھ پر حرام

شرح اقبال، کلام اقبال کے آئینے میں

از رفیق احمد ساقی

(موافق: جامع فارسی اردو لغات)

پیغمبر:

ڈاکٹر محمد ذاکر عبد الكریم نائیک

موضوع:

# نماز اور جدید سائنس

میری بان:

ڈاکٹر محمد نائیک

## نشت کا آغاز

ڈاکٹر محمد نائیک:

ہم اس تقریب کا آغاز تلاوت کام پاک کے ساتھ کریں گے  
اور میں اس کیلئے جناب اشرف محمدی صاحب سے درخواست کروں گا کہ  
وہ اس کی سعادت حاصل کریں۔

اشرف محمدی:

قَدْ أَفْلَحَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُونَ ۝ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاةٍ وَخِشْعُونَ ۝ وَالَّذِينَ يُنْهَى  
هُمْ عَنِ الْغَيْرِ مُعْرِضُونَ ۝ وَالَّذِينَ هُمْ لِلرَّأْكُورَةِ فَعَلُوْنَ ۝  
وَالَّذِينَ هُمْ لِفَرْوَجِهِمْ حَفَظُونَ ۝ الْأَعْلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ فَالِئَكَ  
آيَتَاهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۝ فَمَنِ ابْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ

مُهَمَّ الدُّوْنَ ۖ وَالَّذِينَ هُمْ لَا مُنْتَهُمْ وَعَنْهُمْ رُجُونَ ۖ  
وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوةِهِمْ يَحْفَظُونَ ۖ أُولَئِكَ هُمُ الْوَرِثُونَ ۖ  
الَّذِينَ يَرَوْنَ الْفَرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا أَخْلَدُونَ ۝

صَلَوةُ اللَّهِ الظَّاهِرَةُ

ترجمہ: ”تحقیق ان ایمان والوں نے فلاج حاصل کر لی،  
جو اپنی نماز میں عبزو نیاز کرتے ہیں اور جو بے ہودہ  
باتوں سے پر ہیز کرنے والے ہیں اور جو زکوٰۃ اور  
کرنے والے ہیں، اور جو اپنی شرم گاہوں کی  
حفاظت کرنے والے ہیں، مگر اپنی مکوہہ بیویوں  
سے یا اپنی باندیوں سے کیونکہ ان پر کوئی ملامت  
نہیں، پس جوان کے علاوہ کے طالب ہوں وہ حد  
سے آگے بڑھتے والے ہیں اور جو اپنی امانتوں اور  
اقرار کا لحاظ کرنے والے ہیں، تو ایسے لوگ وارث  
ہونے والے ہیں جو جنت الفردوس کے وارث ہوں  
گے وہ ہمیشہ اس میں رہیں گے۔“

(سورۃ المؤمنون، آیات ۱۱۶-۱۱۷)

محترم بھائیو اور بہنو!  
السلام علیکم!

اسلامک ریسرچ فاؤنڈیشن کی طرف سے میں ڈاکٹر محمد نائلک

آپ سب کو اس پروگرام میں تشریف لانے پر دل کی اتھاہ گہرا ہجوں سے خوش آمدید کہتا ہوں۔ اسلامک ریسرچ فاؤنڈیشن اسلامی "دجواہ" کیلئے بھرپور انداز میں کوشش ہے اور اسلام کو سمجھانے، واضح کرنے اور پھیلانے میں مشغول ہے۔ یہ اسلام سے وابستہ شاہزادیوں کو دور کرنے اور مسلمانوں اور غیر مسلموں کے اعتراضات اور سوالات کا جواب دینے میں اپنا کروار ادا کر رہا ہے۔ اس کی تمام کاوشوں میں جدید سائنسی، منطقی استدلال اس کی بنیادی خوبی ہے۔ اسلامک ریسرچ فاؤنڈیشن کے دفتر میں ایک ویڈیو کیسٹ لا بھری ہے، نشر و اشاعت کا شعبہ، کیبل اور سلیکا سٹ میلی ورثن پر وڈکشن سنوڈیو، آڈیو وڈیو یور یکارڈنگ ڈیپارٹمنٹ، کمپیوٹر ڈیپارٹمنٹ، اس میں ایک سمعی و بصری اعانت سے مزین مطالعاتی مرکز اور آڈیو یور یم ہے۔ اس کے علاوہ اس میں خواتین اور بچوں کے شعبے بھی شامل ہیں جنہیں اسلامی تعلیم و تربیت کی مکمل ہمہولیات اور موقع میسر ہیں۔ اسلام کو سمجھنے کیلئے اس میں تمام ضروری اوزانات موجود ہیں۔ مختلف مقررین کی مفید تقاریر ہنہ کے موقع بھی باقاعدہ پروگرام کے تحت فراہم کیے جاتے ہیں۔ اسلامک ریسرچ فاؤنڈیشن کی ہمہولیات صبح 10:00 بجے سے شام 8:00 بجے تک جمعۃ المبارک کے علاوہ باقی تمام دنوں میں دستیاب رہتی ہیں۔ اسلامک ریسرچ فاؤنڈیشن کے ریڈیو پروگرام میں عوامی خطابات، سوال و جواب کے مرالیں، باہمی تبادلہ خیال، بحث و مباحثہ اور اسی نوع کے دیگر پروگرام شامل ہیں۔ اس کے علاوہ

3500 کے لگ بھگ دیجیو یونیورسٹیز بھی ہمارے اسلامک ریسرچ فاؤنڈیشن میں موجود ہیں جو لوگوں کو سات یوم کیلئے بغیر کسی فیس کے جاری کی جاتی ہیں اور وہ انہیں دیکھ کر ان سے استفادہ کر سکتے ہیں۔ اس کے علاوہ 50 سے زائد کتب بھی لوگوں کو مطالعہ کیلئے طلب کرنے پر مفت دی جاتی ہیں۔ باترجمہ قرآن پاک بھی لوگوں میں قسم یکے جاتے ہیں تاکہ وہ ان کا مطالعہ کر کے اللہ سبحانہ تعالیٰ کے پیغام اور احکامات کو بچھے کیس جو اللہ سبحانہ تعالیٰ نے پوری انسانیت کیلئے نازل کیے ہیں۔ اس کے علاوہ اثر نیٹ پر میں الاقوامی فورم میں تبادلہ خیالات اور اشاعت اسلام کا اہتمام بھی کیا گیا ہے جس سے ہزاروں لاکھوں لوگ مستفید ہو رہے ہیں۔ ائمہ زین پر اسلام کی ترویج کیلئے نہایت منظم انداز میں کام کیا جا رہا ہے۔ آئی آرائیف کی اپنی ویب سائیٹ بھی ہے۔ اس کے علاوہ کیبل فی وی نیٹ ورک سے صرف بھیتی میں ہی آئی آرائیف کے زیر اہتمام تیار کردہ دینی و تربیتی وڈیو ز کو دس لاکھ گھرانوں کے ناظرین دیکھتے ہیں۔ ان کا دورانیہ روزانہ تین گھنٹوں پر مشتمل ہوتا ہے۔ 18 مختلف چینیں ان پر و گراموں کو صبح و شام نشر کرتے رہتے ہیں جسے 68 مالک کے ناظرین دیکھ سکتے ہیں۔ اس کے علاوہ دیگر چینز بھی آئی آرائیف کے پروگراموں کو تسلیم اور باقاعدگی کے ساتھ نشر کر رہے ہیں۔

ذعاہے کہ اسلام کی خاطر ہماری ان کوششوں کو اللہ سبحانہ و تعالیٰ قبول اور منظور فرمائے اور ہمیں قرآن پاک کی مزید تحقیق قارئین و

ناظرین تک بہپانے کی سعادت و توفیق عنایت فرمائے۔ آمین!

ڈاکٹر ڈاکر نائیک اسلامک ریسرچ فاؤنڈیشن گھبی کے صدر ہیں۔ انہوں نے اسلام کی خاطرا پہنچی پیشہ یعنی ڈاکٹری کو خیر باد کہہ دیا اور تن من وہن سے خدمتِ اسلام میں کوشش ہو گئے اور انہوں نے اپنی ساری زندگی اسی مقصد کیلئے وقف کر دی ہے۔ وہ دنیا بھر میں اسلامی مقرر اور مبلغ اسلام کی حیثیت سے مشہور ہیں۔ آپ نے اسلام سے وابستہ غلط فہمیوں کو بڑے اصن انداز میں ڈور کیا ہے۔ مسلمانوں اور غیر مسلموں کے ذہن میں جو شکوہ و شبہات کلبalar ہے تھے آپ نے ان کو صاف کیا۔ انہوں نے عوامی اجتماعات، مذاکرات اور اُن وی پروگرامز میں نہ صرف موثر خطبے دیئے بلکہ لوگوں کے سوالات کے جوابات بھی دیئے۔ عام سامیں اور ناقدین کے پیچیدہ سوالات کے آپ نے نہایت مدد اور تسلی بخش جوابات دیئے۔ آپ اسلام سے وابستہ غلط تصورات کو قرآن و حدیث کی روشنی اور دیگر کتب سماویہ کے تحت غلط ثابت کرتے ہیں۔ آپ داخل اور منطق کے ساتھ ساتھ جدید سائنسی حقائق کو بھی مد نظر رکھتے ہیں اور اسلام سے منسوب خود ساختہ اور مفروضہ چیزوں کی حقیقت سے تردید کرتے ہیں۔

ڈاکٹر ڈاکر نائیک اپنے مدل، مسکت، قال کر دینے والے جوابات اور تنقیدی جائزے کے حوالے سے اپنی مثال آپ ہیں۔ عوامی مباحث میں حاضرین اور ناقدین کے پیچیدہ، تنقیدی اور چیختے ہوئے

سوالوں کا مدلل جواب دینے میں آپ اپنا نامی تہیں رکھتے۔

”صلوٰۃ“ یعنی نماز ایمان اور عقیدے کے بعد ادار کان اسلام میں بیانی وی اور اہم رکن ہے۔ ”صلوٰۃ“ عربی کی اصطلاح ہے جو مسلمانوں کی عبادت کا مفہوم رکھتی ہے اور جسے ہم عام طور پر اردو میں ”نماز“ کہتے ہیں۔ آج ڈاکٹر ڈاکٹر نائیک ”صلوٰۃ“ یعنی نماز کے موضوع پر اظہار خیال فرمائیں گے اور اسلامی پہلو سے اس کا تعارف کرائیں گے۔ صلوٰۃ کے مقاصد اور فوائد سے آگاہ فرمائیں گے۔ صلوٰۃ جو اتنی اعمال کی ورزشی کیلئے ضروری ہے۔ صلوٰۃ جس سے ہمیں ایک بے شال اخلاقی درس ملتی ہے۔

WWW.OnlyOneOrThree.com

بجا سیوا اور بہنو!

آپ کے سامنے اس موضوع پر لب کشائی کیلئے مائیک پر تشریف لاتے ہیں جناب ڈاکٹر ڈاکٹر نائیک!



## خطاب ڈاکٹر ذاکر نایک

الْحَمْدُ لِلّٰهِ وَالصَّلٰوٰةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى رَسُولِ اللّٰهِ  
وَعَلٰى إِلٰهٖ وَأَصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ.

اما بعد!

اَعُوذُ بِاللّٰهِ مِنَ الشَّيْطٰنِ الرَّجِيمِ ○  
بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ○  
”رَبَّ اشْرَحْ لِيْ صَدْرِيْ ○ وَيَسِّرْ لِيْ امْرِيْ ○  
وَاحْلُ عَقْدَةً مِنْ لِسَانِيْ ○ يَفْقَهُوْ قُولِيْ ○“

(سورۃ طہ ۲۰، آیت نمبر ۲۵-۲۸)

میرے محترم بزرگوں

میرے عزیز بھائی اور بہنوں!

میں آپ سب کو اسلامی طریقے سے، السلام علیکم و رحمۃ اللہ  
برکاتہ کہہ کر اس پروگرام میں خوش آمدید کہتا ہوں۔ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی

سلامتی، رحمتیں اور برکتیں آپ سب کے شامل حال رہیں۔

آج کے اس پروگرام کا موضوع ہے 'صلوٰۃ' جس کا مطلب ہے "راتی"۔ بہت سے لوگ انگریزی میں صلوٰۃ کا ترجمہ "Prayer" کرتے ہیں۔ یہ لفظ عربی کے لفظ صلوٰۃ کا مکمل اور صحیح ترجمہ نہیں ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ To Pray کا مطلب ہے، طلب کرنا، خلوص نیت سے کچھ مانگنا۔ جیسا کہ آپ عدالت میں پیش ہو کر انصاف مانگتے ہیں۔ اپنا معاملہ پیش کرتے ہیں اور عاجزی کا اظہار کرتے ہیں۔

اس کا مطلب "مد ما نگنا" بھی ہے۔ یعنی "دعا" طلب کرنے اور مانگنے یا درخواست کرنے کے معانی میں استعمال ہوتی ہے۔ صلوٰۃ صرف "دعا کرنے" کا نام نہیں ہے بلکہ اس کا مفہوم اس سے کہیں وسیع ہے۔ صلوٰۃ اللہ سبحانہ و تعالیٰ سے مد ما نگنے کے علاوہ اس کی ثنا بھی ہے۔ مسلمان اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی حمد و شا بیان کرتے ہیں اس کی تعریف و توصیف کرتے ہیں۔ صلوٰۃ کے ذریعے اللہ سبحانہ و تعالیٰ سے ہدایت و رہنمائی کے طالب ہوتے ہیں۔ صلوٰۃ اس لحاظ سے ایک پروگرامنگ کا درجہ رکھتی ہے۔ صلوٰۃ مشروط ہے اور قطبہ قلب اور دماغ کی صفائی یعنی برین واشنگ ہے۔ لیکن اگر ایک شخص صلوٰۃ ادا کرنے جا رہا ہے اور اس سے ایک اور شخص پوچھتا ہے:

"آپ کہاں جا رہے ہیں؟"

اور اس کے جواب میں اگر وہ کہے کہ وہ برین واشنگ یا

پروگرامنگ کیلئے جارہا ہے تو یہ بات کچھ عجیب سی محسوس ہوگی۔ لہذا اگر لوگ نماز کیلئے Prayer کا لفظ استعمال کرتے ہیں تو اس میں ناراض ہونے کی ضرورت نہیں ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ یہ بات بھی ذہن میں رکھیں کہ مصلوٰۃ کا مفہوم دعا سے کہیں زیادہ وسیع ہے۔

جس لمحے آپ پروگرامنگ کا لفظ سنتے ہیں تو آپ فوراً ایک کپیوٹر کے بارے میں سوچنا شروع کر دیتے ہیں۔ اگر آپ مجھے اجازت دیں کہ میں انسان کو ایک "مشین" کہہ سکوں تو میں کہوں گا کہ روئے زمین پر یہ سب سے زیادہ چیزیدہ مشین ہے۔ یہ دنیا میں سب سے زیادہ ترقی یافتہ اور جدید کپیوٹر سے بھی زیادہ چیزیدہ ہے۔

انسان ہونے کے ناطے ہم اشرف الخلقات یعنی اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی سب سے بہترین اور عمدہ تخلیقیں ہیں۔

## لَقَدْ خَلَقْنَا إِلَّا نَسَاءَ رَفِيقَ أَحْسَنِ تَقْوِيمِهِ

ترجمہ: "بیکہ ہم نے انسان کو احسن صورت میں پیدا فرمایا ہے۔"

(سورہ آسم ۱۹۵ آیت: ۴)

ماہرین نفیات بتاتے ہیں کہ ہمارا دماغ برہا راست ہمارے کنٹرول میں نہیں ہے بلکہ جسم برہا راست ہمارے کنٹرول میں ہے۔ اگر میں اپنا باتھا اٹھانا چاہوں تو اٹھا سکتا ہوں۔

اگر میں اسے بیچے لانا چاہوں تو اٹھا سکتا ہوں۔  
 اگر میں آگے کی طرف قدم اٹھانا چاہوں تو اٹھا سکتا ہوں۔  
 لہذا ان مثالوں سے واضح ہوتا ہے کہ جسم برآہ راست ہمارے  
 کنٹرول میں ہے لیکن اس کے برعکس دماغ برآہ راست ہمارے کنٹرول  
 میں نہیں۔ اس لئے ہم میں سے اکثر نماز کی ادائیگی کے دوران اوہر ادھر  
 کے خیالات میں کھو جاتے ہیں۔ دماغ کی توجہ نماز پر مرکوز ہونے کی  
 بجائے منتشر ہو جاتی ہے۔ اس کی مثال یہ ہے فرض کریں ایک طالب علم  
 امتحان دے رہا ہے اور وہ پرچد دینے کے بعد نماز کیلئے کھڑا ہو جاتا ہے۔  
 اب وہ پڑھتے تو نماز رہا ہے مگر اس کا ذہن اس کے چیپر کو دھرا رہا ہے۔ وہ  
 سوچ رہا ہوتا ہے کہ سوال نمبر وو کا جواب میں نے یہ لکھا تھا یا وہ لکھا تھا۔  
 اگر ایک بنس میں صلوٰۃ کیلئے کھڑا ہوتا ہے تو اس کا ذہن سوچنے  
 لگتا ہے کہ آج اس نے کس قدر نفع حاصل کیا۔ کتنی اشیاء فروخت کیں۔  
 اگر ایک خاتون خانہ نماز کی ادائیگی کیلئے کھڑی ہوتی ہے اور وہ  
 نماز شروع کرتے ہیں یہ سوچتا شروع کر دے کہ آج اسے کیا پکانا چاہیے،  
 اس کا شوہر کون سا کھانا پسند کرے گا، آج پلاو پکانا چاہیے یا بریانی تھیک  
 رہے گی تو یہ ایک عام بات ہے کہ صلوٰۃ کے دوران خیالات بھکتے رہتے  
 ہیں۔

خیالات کیوں بھکتے ہیں!

دماغ منتشر کیوں رہتا ہے !!

اس کی وجہ یہ ہے کہ ہمارا دماغ خالی ہوتا ہے جبکہ یہ خالی رہ نہیں سکتا۔ یہی وجہ ہے کہ یہ ادھر ادھر کی باتوں کی طرف چلا جاتا ہے۔ زیادہ تر مسلمان جانتے ہیں کہ صلوٰۃ کے دوران کون سی سورتیں یا آیات کی تلاوت کی جاتی ہے۔ سورۃ فاتحہ اور قرآن پاک کی چند آیات بار بار دھرائی جاتی ہیں۔ اس کے علاوہ قرآن الحکیم کی مختصر سورتیں بھی صلوٰۃ کے دوران تلاوت کی جاتی ہیں۔ یہ آیات اور سورتیں ہمیں زبانی طور پر یاد اور حفظ ہوتی ہیں۔ ہم صلوٰۃ میں انہیں ایک خود کار طریقے سے ادا کر دیتے ہیں۔ صلوٰۃ ہمیں پہاڑوں کی طرح یاد ہوتی ہے۔ یہاں تک کہ آپ کسی مسلمان کو گھری نیند سے بیدار کریں اور کہیں کہ وہ سورۃ فاتحہ نامے تو وہ فوراً بر ق رفواری سے نادے گا۔ چونکہ یہ ایک خود کار طریقہ کارہن جاتا ہے اس لئے اس دوران دماغ کا ایک چھوٹا سا حصہ متحرک ہوتا ہے جس میں یہ آیات ذخیرہ ہوتی ہیں۔ ہم میں سے زیادہ تر مسلمان عربی زبان ہمیں سمجھتے اور سورۃ فاتحہ اور دیگر آیات کو از بر کر لیتے ہیں۔ صلوٰۃ کے دوران وہ بلا سوچ سمجھے پڑھتے چلے جاتے ہیں اور انہیں اس بات کا قطعی علم نہیں ہوتا کہ وہ جو کچھ پڑھ رہے ہیں اس کا مفہوم کیا ہے۔ اس صورت حال میں خیالات کا منتشر ہو جانا ممکن ہے اور دماغ ادھر ادھر کی باتیں سوچنے لگتا ہے۔

اس مسئلے کا بہترین حل یہ ہے کہ صلوٰۃ کے دوران جو آیات اور سورتیں آپ تلاوت کر رہے ہیں ان کا ترجمہ بھی ساتھ ساتھ دل میں

دہراتے جائیں۔

اگر آپ انگلش جانتے ہیں تو انگلش میں ترجمہ دہراتے جائیں۔

اگر آپ اردو جانتے ہیں تو اردو میں ترجمہ دہراتے جائیں۔

اگر ہندی جانتے ہیں تو ہندی میں ترجمہ دہراتے جائیں۔

اگر مراغی جانتے ہیں تو مراغی میں ترجمہ دہراتے جائیں۔

اگر کشمیری زبان جانتے ہیں تو کشمیری میں ترجمہ دہراتے

جائیں۔

بنیادی بات یہ ہے کہ جب آپ صلوٰۃ کیلئے کھڑے ہوں تو

اسے پورے خشوع و خضوع سے ادا کریں اور جس زبان پر آپ کو عبور

ہے۔ جس زبان کو آپ سب سے زیادہ جانتے ہیں اس زبان میں عربی

آیات کا ترجمہ دہراتے جائیں۔ انشاء اللہ آپ کی پوری توجہ اور دھیان

نماز میں رہے گا اور خیالات بھکنے سے رک جائیں گے۔

مثال کے طور پر جب ہم نماز پڑھتے ہیں تو اس طرح شروع

کریں۔

**سُبْلِكَ اللَّهُمَّ اَلِ اللَّهِ تُوَپَّاكَ**

**وَبِحَمْدِكَ** اور میں تیری حمد بیان کرتا ہوں

**وَسَبَارَكَ اسْمَكَ** اور بہت برکت والا تیر امام ہے

**وَتَعَالَى جَدُّكَ** اور بہت بلند ہے تیری شان

**وَلَا إِلَهَ غَيْرُكَ** اور نہیں ہے کوئی معبود تیرے سوا

اس کے بعد اسی طریقے سے سورہ فاتحہ کی تلاوت کریں اور  
ساتھ ساتھ ترجمہ بھی دہراتے جائیں۔

تعوٰف:

**أَعُوذُ بِاللّٰهِ مِنَ الشَّيْطٰنِ الرَّجِيمِ**  
میں پناہ مانگتا ہوں اللہ کی شیطان مردود سے

شیریہ:

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ**  
اللہ کے نام سے شروع کرتا ہوں  
جو بڑا امیر ہاں اور نہایت رحم کرنے والا ہے۔

سورۃ الفاتحہ:

**الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ**  
”سب تعریضیں اللہ کیلئے ہیں جو تمام جہانوں کا پالنے والا ہے۔  
**الرَّحْمٰنُ الرَّحِيمُ**  
بر امیر ہاں اور نہایت رحم والا ہے۔  
**مَلِكُ يَوْمِ الدِّينِ**  
جو مالک ہے روز جزا کا۔

**إِنَّا كُنَّا نَعْبُدُ وَإِنَّا كَمَا نَسْتَعِينُ ۝**

ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور تجوہ ہی سے مدد طلب کرتے ہیں۔

**إِهْدَنَا الصِّرَاطَ الْمُسْقِيمَ**

تو ہمیں سیدھا راستہ دکھا۔

**صِرَاطُ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ**

ان لوگوں کا راستہ جن پر تم نے انعام کیا

**عَلَيْهِ الرَّحْمَنُ وَلَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ**

نہ ان لوگوں کا راستہ جن پر تم اغضب ہوا اور نگرا ہوں کا۔

○ ○ ○

لہذا جب ہم سورہ قاتحہ یا دیگر آیات کی تلاوت کرتے ہیں تو ہمیں ساتھ ساتھ ترجمہ دہراتا چاہیے جس سے ہمارا دماغ اور اہر نہیں بخٹکے گا اور ہم پوری سکونتی اور رسمیتی سے صلوٰۃ ادا کر پائیں گے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ آپ کا دماغ ان آیات کے مفہوم میں معروف کارہوجاتا ہے جنہیں آپ نماز میں ادا کر رہے ہیں۔

لیکن چند ہفتوں یا چند ہفتینوں میں یہ چیز بھی ایک خود کار نظام بن جائے گی۔ دماغ بہت طاقتور ہے آپ عربی پڑھتے ہیں اور اس کے معانی ادا کرتے ہیں اور دماغ انہیں محفوظ کر لیتا ہے اور اس کے بعد پھر اس بات کا امکان موجود ہے کہ آپ کا دماغ بھلک جائے خیالات اور اہر منتشر ہو جائیں۔ لیکن اب اس میں واضح کی محسوس ہو گی۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ

عربی آیات کی ادا۔ سُجَّلَ میں دماغ کا ایک چھوٹا سا حصہ محرک اور فعال ہوتا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ دماغ کا ایک اور حصہ آیات کے مفہوم کو دہرا رہا ہے۔ اب خیالات کے منتشر ہونے کے امکانات کم تو ہو جائیں گے لیکن مکمل طور پر ختم نہیں ہوں گے۔

دماغ کی توجہ ایک جگہ مرکوز رکھتے کیلئے عربی آیات کی تلاوت، ترجمہ کی ادا۔ سُجَّلَ کے ساتھ ساتھ اس کا مفہوم بخشنے اور اس پر غور کرنے کی کوشش کریں کہ جو کچھ آپ پڑھ رہے ہیں آخر اس کا مطلب کیا ہے۔ ایک انسان ایک وقت میں دو چیزوں پر غور نہیں کر سکتا۔ وہ پہچاس فیصد اس چیز پر عمل پیرا ہو سکتا ہے۔ یہ بیس فیصد بھی ہو سکتا ہے لیکن ایسا بھی نہیں ہو سکتا کہ وہ دو مختلف چیزوں پر ایک ہی وقت میں سو فیصدی توجہ مرکوز کر سکے۔ حلولۃ میں بختا زیادہ آپ غور و فکر کریں گے، آیات کے مفہوم پر توجہ دیں گے اسی قدر آپ کا وصیان بنئے اور خیالات منتشر ہونے کے امکانات کم سے کم تر ہوتے جائیں گے۔ لہذا عربی آیات کی تلاوت، ترجمہ کی ادا۔ سُجَّلَ اور آیات کے مفہوم پر غور و فکر سے آپ کا دماغ انشاء اللہ ادھر ادھر نہیں بکھلے گا۔ فرمائی خداوندی ہے:

**أَتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِيمِ الصَّلَاةَ إِنَّ  
الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرِ اللَّهِ  
الْكَبِيرِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ**

ترجمہ: ”(اے نبی ﷺ) آپ اس کتاب کو پڑھا

بیجھے، جو آپ پر وحی کی گئی ہے، اور نماز کی پابندی  
بیجھے، یقیناً نماز بے حیائی اور بڑے کاموں سے  
روکتی ہے، اور اللہ کا ذکر بہت بڑا ہے، اور جو کچھ تم  
کرتے ہو اللہ اُسے خوب جانتا ہے۔ ”

﴿سورة عنكبوت 29، آیت: 45﴾

قرآن پاک بیان کر رہا ہے کہ نماز انسان کو شرمناک اور  
نا انصافی کے کاموں سے روکتی ہے۔ جیسا کہ میں پہلے بھی عرض کر چکا ہوں  
کہ صلوٰۃ ایک پروگرامنگ ہے جو ہمیں سیدھی راہ دکھاتی اور اس پر چلاتی  
ہے۔

مسلمان دن میں پانچ اوقات نماز ادا کر کے اس پروگرام پر عمل  
درامد کرتے ہیں اور اللہ سے دعا کرتے ہیں:

**اَهْلِنَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ**

ترجمہ: ”تو ہمیں سیدھا راست دکھا“

﴿سورة الفاتحہ ۱، آیت نمبر ۶﴾

اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے ہمیں اس کیلئے وہ طریقہ کار بتایا ہے جو  
ہمیں سیدھی راہ پر چلا سکتی ہے اور وہ طریقہ نماز ہے۔

بدل ترین اشیاء:

مثال کے طور پر امام سورہ فاتحہ کے بعد سورہ مائدہ کی تلاوت

کر سکتا ہے۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَذْ  
لَمْ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَإِجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تَفْلِحُونَ ۝

ترجمہ: ”مومنو! بیٹک شراب، جوڑا، بت، پانے، یہ چاروں  
چیزیں ناپاک ہیں، شیطانی کام ہیں پس ان سے  
بچتے رہا کرو، تاکہ تم کو نجات ملے۔“

﴿سورة المائدہ 5، آیت: 90﴾

یہاں نماز میں ہمیں یہ تایا جا رہا ہے کہ ہمیں شراب، جوڑے،  
بت پرستی، کہانت سے دور رہنا چاہیے کیونکہ یہ چیزیں خلق انسانی کیلئے جاہ  
کن ہیں۔

## حرام غذا

اس کے بعد چیزیں امام سورۃ المائدہ کی آیت 3 کی تلاوت کر سکتے

ہے:

حَرَّمْتُ عَلَيْكُمُ الْمُيَتَّةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيرِ وَمَا أَهْلَ لِغَيْرِ  
اللَّهِ بِهِ وَالْمَنْخَنَقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُنْرَدِيَّةُ وَالنَّطِيعَةُ وَمَا  
أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَرْتُمْ وَمَا ذَبَحَ عَلَى النَّصْبِ وَأَنْ  
تَسْقِيمُوا بِالْأَزْلَامِ ذَلِكُمْ فُسْقٌ الْيَوْمَ يَسِّ الَّذِينَ

كَفَرُوا مِنْ دِيْنِكُمْ فَلَا تَخْشُوْهُ وَاخْتَشُوْنَ الْيَوْمَ الْمُلْتَ  
كُمْ دِيْنُكُمْ وَالْمُلْتَ عَلَيْكُمْ بِعْدَهُ وَرَضِيَّتْ لَكُمْ  
الإِسْلَامَ دِيْنَنَا فَمَنْ اضْطَرَّ فِي مَحْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ  
لَا تَهْمِلْ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ

ترجمہ: "تم پر حرام کئے گئے ہیں مردار اور خون اور خنزیر کا  
گوشہ اور وہ جانور جو غیر اللہ کے نام زد کر دیا گیا اور  
جو گلا گھٹنے سے مر جائے، اور جو کسی ضرب سے  
مر جائے اور جو (ٹیلے) اونچے سے گر کر مر جائے اور  
جو کسی تکر سے مر جائے، اور جس کو درندہ کھانے لگے  
مگر جس کو ذبح کر ڈالو دہ جائز ہے، اور جو جانور  
پر ستش گاہ پر ذبح کیا جائے اور یہ کہ تقسیم کرو قریب کے  
تیروں کے ذریعہ سے یہ سب گناہ ہیں، آج کے دن  
تمہارے دین سے کافرنا امید ہو گئے، سو تم ان سے  
مت ڈرو، اور مجھ سے ڈرتے رہو آج کے دن  
تمہارے لئے تمہارے دین کو میں نے تکمل کر دیا،  
اور میں نے اپنا الغام تم پر پورا کر دیا اور میں نے  
تمہارے لئے اسلام کو بطور دین کے پسند کیا، پس جو  
شدت کی بھوک میں بیتاب ہو جائے (وہ کھالے)

بشرطیکہ کسی گناہ کی طرف مائل نہ ہو تو پیشک پھر اللہ  
معاف کرنے والا اور بڑی رحمت والا ہے۔“

﴿سورۃ المائدہ ۱۵ آیت: ۳﴾

یہاں ہمیں بتایا جا رہا ہے کہ کون ہی غذا حرام ہے اور کون سا کھانا  
منوع ہے۔ ان میں حسب ذیل چیزیں شامل ہیں:

- ۱۔ مردہ گوشت
- ۲۔ خون
- ۳۔ سوہن
- ۴۔ ایسا جانور یا کھانا جس پر اللہ تعالیٰ کے مساوا کسی اور کاتنام لیا گیا

الذی جعلهُ وَتَعَالَیٰ ہمیں سیدھی راہ اختیار کرنے کا حکم دیتا ہے اور  
سیدھی راہ کی ہدایت دینے کے ساتھ ساتھ پوری طرح ہماری تربیت فرماتا  
ہے۔

## والدین سے حسن سلوک

امام سورۃ فاتحہ کے بعد سورۃ الاسری (سورۃ بنی اسرائیل) کی  
درج ذیل آیات کی بھی خلاوت کر سکتا ہے:  
 وَقَضَى رَبُّكَ لَا إِلَهَ إِلَّا إِنَّهُ وَبِالْكُلِّ لِيُنْهَى إِحْسَانًا إِلَيْهَا  
 يَبْلُغُنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كُلُّهُمَا فَلَا تَعْلَمُ لَهُمَا أَفْوَى وَلَا

تَهْدِيْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا لَكَرِيمًا وَأَخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَيْهِمَا لِذَلِّ

مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ إِرْحَمْهُمَا الْمَارِبُ لَبَنِي صَفَّيْرَا

ترجمہ: "اور آپ کے رب نے حکم دیا ہے کہ اللہ کے سوا کسی دوسرے کی عبادت مت کیا کرو اور اپنے ماں باپ کے ساتھ اچھا برتاؤ کیا کرو، اگر ان میں سے ایک یا دونوں تیرے پاس بڑھاپے کو پہنچ جائیں تو ان کو بھی اُف تک نہ کرو، اور نہ ان کو بھر کر کرو، اور ان سے بڑے ادب سے بات کیا کرو، اور ان کے سامنے شفقت سے انکاری کے ساتھ بھکر رہا کرو، اور یوں دعا کرتے رہا کرو، اے میرے رب! تو ان پر رحم فرماء، جیسا کہ انہوں نے مجھے بچپن میں (ایسی شفقت سے) پالا ہے۔"

﴿سورة بنی اسرائیل 17، آیات 23-24﴾

ان آیات میں اللہ سبحانہ و تعالیٰ ہمیں بتا رہا ہے کہ ہمیں والدین کے ساتھ حسن سلوک کرنا چاہیے اور ان میں سے دونوں یا کوئی ایک بڑھاپے تک پہنچتا ہے تو آپ ان کے سامنے "اُف" بھی کہیں گے تو یہ ان کے حکم سے سرتاسری، تافرمانی اور ناشکری کے زمرے میں آئے گا۔ یہ ساری باتیں ہمیں نماز میں بتائی جاتی ہیں اور یہی خاص پروگرامنگ ہے۔ کپیوٹر کو عام طور پر ایک ہی بار پر و گرامنگ کی ضرورت پڑتی ہے

لیکن انسانی دماغ جو کلی طور پر انسان کے اختیار میں نہیں ہوتا اور وہ گیر باتوں سے متاثر ہو سکتا ہے اس کو کم از کم دن میں پانچ مرتبہ Refresh کرنا ضروری ہوتا ہے۔ ہمیں اپنے ما حول اور معاشرے میں مختلف جرائم اور قباحتوں سے واسطہ پڑتا ہے۔ جن میں چوری، ذمہ داری، راہبری، اخوا، دھوک، قتل و غارت، دلگا فساد وغیرہ شامل ہیں۔ ان چیزوں کے غبار کو صاف کرنے کیلئے دماغ کی پروگرامنگ کو تازہ کرنا پڑتا ہے جس کا بنیادی طریقہ صلوٰۃ ہے۔ انسان کے اروگرد کا ما حول اور زوال پر یہ اخلاق اس بات کا مقاصدی ہے کہ دماغ کی مسلسل پروگرامنگ کی جائے تاکہ دماغ غلط را ہوں کی طرف مائل نہ ہو سکے۔

## نماز میں

اب بعض لوگ یہ سوال کر سکتے ہیں کہ ایک ہی دفعہ نماز ادا کر لینا کافی کیوں نہیں ہے اور آپ صرف ایک ہی بار نماز کیوں نہیں پڑھتے؟

آپ دن میں پانچ بار نماز کیوں ادا کرتے ہیں؟

ایک انسانی جسم کی سخت کو رقراء کرنے کیلئے دن میں کم از کم تین بار کھانے کی ضرورت پیش آتی ہے۔ اگر ہم روزانہ صرف ایک بار کھانا کھائیں تو ہمارا جسم اس قدر سخت مہنڈ نہیں ہو گا۔ اسی طرح روح کو پانچ وقت غذا کی ضرورت ہے اس لئے پانچ مرتبہ اس کی پروگرامنگ کرنا پڑتی

ہے۔ پانچ مرتبہ نماز ادا کرنا ہوتی ہے۔ ایک نماز کافی نہیں ہے۔ مسلمانوں کو روزانہ پانچ نمازیں ادا کرنے کا حکم ہے۔ یہودی دن میں تین نمازیں پڑھتے ہیں۔ اس کا ذکر Daniel کے باب 6 آیت 10 میں بھی ہے۔

مسلمان دن میں پانچ نمازیں ادا کرتے ہیں اور اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے اس کا حکم تمام مسلمانوں کو دیا ہے۔  
قرآن پاک میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَأَقِمِ الصَّلَاةَ طَرَفِي النَّهَارِ وَرُلْفَاقَنَ الظَّلَلِ إِنَّ  
الْحَسَنَيْتُ يُدْهِبُ الْسَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرٌ لِلَّهِ كَرِيمٌ

ترجمہ: ”اور دن کے دونوں سردوں (یعنی صبح و شام) اور رات کے کچھ حصوں میں نماز پڑھا کرو، بیشک میکیاں برایوں کو دور کر دیتی ہیں، یہ فیصلت ہے فصیحت ماننے والوں کیلئے۔“

(سورہ حود 11، آیت 114)

أَقِمِ الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّسْنِ إِلَى عَسَقِ الْيَلِلِ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ  
إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا

ترجمہ: ”(اے نبی ﷺ) آپ سورج کے ڈھلنے سے رات کے اندر ہرے تک نمازیں پڑھا کیجئے کیونکہ

قرآن کا پڑھنا صحیح کے وقت حضور ملائکہ کا وقت  
ہے۔“

﴿سورة بی اسرائیل 17، آیت 78﴾

فَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طَلُوعِ  
الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ آنَّامِ الیَّلِ فَسِّبِّحْ وَأَطْرَافَ  
الْهَمَارِ لِعَلَّكَ تُرْضَعِي ۝

ترجمہ: ”پس ان کی باتوں پر صبر کجئے، اور اپنے رب کی حمد  
کے ساتھ، سورج نکلنے سے پہلے اور غروب ہونے  
سے پہلے تسبیح کجئے، رات کی ساعات میں تسبیح کیا  
کیجئے، اور دن کے اول اور آخر میں بھی تاکہ آپ  
خوش ہوں۔“

﴿سورة ط 20 آیت 130﴾

فَسُبْحَنَ اللَّهُ جِئْنَ شَمْسُونَ وَجِئْنَ تَصْبِحُونَ ۝  
وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيشًا وَ  
جِئْنَ تُظَهِّرُونَ ۝

ترجمہ: ”تو تم اللہ کی تسبیح کیا کرو، شام کے وقت اور صبح کے  
وقت، اور آسمانوں اور زمین میں اسی کی تعریف کی  
جائی ہے، اور پہلے وقت جب دوپہر ہو۔“

﴿سورة روم 130 آیت 17-18﴾

قرآن پاک کی ان آیات میں مسلمانوں کو دن میں پانچ نماز  
کی ادائیگی کا حکم ہے۔

مسلمانوں پر دن میں جو پانچ نماز یہ فرض ہیں ان کی ترتیب یہ

ہے:

۱۔ نمازِ فجر

سحر سے طلوع آفتاب تک

۲۔ نمازِ ظہر

جب سورج انتہائی نکتے پر پہنچ جاتا ہے اس سے لے کر جب  
سورج جھکنے لگتا ہے۔

۳۔ نمازِ عصر

نمازِ ظہر کے بعد غروب آفتاب سے پہلے تک۔

۴۔ نمازِ مغرب

غروب آفتاب کے فوراً بعد اور شفق کے غائب ہونے تک

۵۔ نمازِ عشاء

شفق کے غائب ہونے سے سحر کے آغاز تک

نمازِ عشاء کو نصف شب یعنی 12 بجے سے قبل ادا کر لیتا چاہیے۔

ایک مسلمان کو دن میں پانچ مرتبہ نماز ضرور ادا کرنا چاہیے۔ مسلمان جب  
نماز کیلئے مسجد میں داخل ہوتے ہیں تو اپنے جو تے اتار دیتے ہیں اور سبی  
حکم حضرت موسیٰ علیہ السلام کو بھی دیا گیا تھا۔

فَلَمَّا آتَهَا نُودَى يَمُوسَى ۝ إِنَّ أَنَا رَبُّكَ فَأَخْلَعَ  
نَعْلَيْكَ إِلَكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوَّى ۝

ترجمہ: ”جب وہ وہاں پہنچے تو آواز دی گئی کہ اے  
موسیٰ (علیہ السلام)، میں تمہارا رب ہوں، تو تم اپنے  
جوتے آتا رہو، تم ایک پاک میدان طویل میں ہو۔“

اللہ نے یہ حکم حضرت موسیٰ (علیہ السلام) کو دیا تھا۔ یہی پیغام بابل میں بھی موجود ہے۔

اللہ تعالیٰ حضرت موسیٰ (علیہ السلام) سے فرماتے ہیں:  
” داخل ہونے سے پہلے اپنے جوتے آتا رہو کیونکہ تم  
اس وقت مقدس جگہ پر ہو۔“

﴿باب 3 آیت 5﴾ Exodus

” اپنے جوتے اپنے بیرون سے الگ کر دیں کیونکہ تم  
اس مقدس مقام پر ہو۔“

﴿باب 7 آیت 33﴾ Exodus

مسلمانوں کو بھی حکم ہے کہ مسجد میں داخل ہونے سے قبل جوتے آتا رہیں۔ جو توں کے تکوے صاف ہونے چاہیں۔ نبی کریم ﷺ نے مسلمانوں کو جو توں کے ساتھ مسجد میں داخل ہونے اور صلوٰۃ ادا کرنے کی

اجازت دی ہے لیکن اس صورت میں جب جو تے پاک اور صاف ہوں۔

آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”یہودیوں سے مختلف رہو جو یہیش عبادت کے  
دوران اپنے جوتے آتا رہ دیتے ہیں۔“

(ابوداؤ جلد اول، کتاب الصلوٰۃ باب 249 حدیث 652)

اسی طرح ابوداود نے ایک اور حدیث درج کی ہے:

”عمرو بن شعیب اپنے والد سے مروی ہیں انہوں  
نے کہا کہ میں نے اپنے دادا سے سنا ہے کہ نبی  
کریم ﷺ نے ملکے پیر بھی نماز ادا فرماتے تھے اور  
پاپوش مبارک پہن کر بھی۔“

(ابوداؤ جلد اول، کتاب الصلوٰۃ باب 249 حدیث 653)

اس سے یہ نتیجہ لکھتا ہے کہ نماز کیلئے یا تو جوتے آتا رہ دیتے جائیں  
یا پچران کے تکوے اچھی طرح صاف کرنے جائیں کیونکہ مسلمان صفائی  
پسند قوم ہے۔ ہم اپنی عبادت کا ہو صاف سحرار کرتے ہیں۔

## اذان

مسلمان نماز سے قبل اذان دیتے ہیں جو نماز ادا کرنے کا اعلان  
اور دعوت ہے۔ مختلف نماہب میں عبادت کیلئے پکارنے کے مختلف طریقے  
ہیں۔ مثال کے طور یہود نماز کیلئے ناقوس کا استعمال کرتے ہیں جس کا ذکر

بابل میں بھی موجود ہے۔

”اللہ نے موئی علیہ السلام سے فرمایا کہ چاندی کے دو  
نقارے بنائے جائیں اور لوگوں کو جمع کرنے کیلئے  
انہیں استعمال کیا جائے۔“

(عبد نامہ حقیق، کتاب نمبر، باب 10، آیات 1-3)

عیسائی اس مقصد کیلئے گر جا گھر کی گھنٹیاں استعمال کرتے ہیں۔

بعض اوقات وہ ڈھونل بھی استعمال کرتے ہیں۔

اسلام میں انسانی آواز یعنی اذان استعمال کی جاتی ہے۔ جو شخص  
اذان دیتا ہے اسے موئذن کہا جاتا ہے۔ انسانی آواز گھنٹوں اور نقاروں  
سے زیادہ موزوں اور خوشنگوار ہوتی ہے۔ اذان کا تاثر انسانی کان پر زیادہ  
مؤثر ہوتا ہے۔ بہت سے غیر مسلم صرف اذان سن کر ہی دائرہ اسلام میں  
داخل ہو چکے ہیں۔ انہوں نے اذان سنی جس کی دلکش صدا ان کے دل و  
دماغ اور روح تک میں اُتر گئی اور اس کی اثر آفرینی سے وہ دائرہ اسلام  
میں داخل ہو گئے۔

لیکن افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ بد قسمی سے آج بھی میں جس  
قدر بھی اذانیں دی جا رہی ہیں ان میں وہ مشحاس اور غنائیت نہیں ہے بلکہ  
یہ لوگوں کو متوجہ کرنے کی بجائے لوگوں میں افطراب کو جنم دیتی ہیں۔  
میں تمام موئذن حضرات سے درخواست کرتا ہوں کہ انہیں  
حر میں شریفین میں دی جانے والی اذان کو بغور مننا چاہیے۔

تیک یہاں مثال دوں گا کہ اذان کو کس طرح ہونا چاہیے۔ اذان میں جو ترجم اور غنائیت ہے وہ تو ہے ہی لیکن اس کے علاوہ اذان میں ایک پیغام بھی ہے۔ مگر افسوس کی بات یہ ہے کہ بہت سے غیر مسلم اذان کے پیغام کوئی سمجھ سکتے۔

پچھلے دسمبر میں مجھے ایک کافرنیس میں شرکت کیلئے کیرالا جانے کا اتفاق ہوا۔ اس کافرنیس میں ایک غیر مسلم وزیر بھی مدعا تھا جسے ماہیک پر خطاب کا موقع دیا گیا اور اس نے مسلمانوں اور اسلام کے بارے میں چند ابھجھے جملے کہے۔ اس نے کہا:

”ہم ہندوستانی مسلمانوں پر بے حد فخر کرتے ہیں۔  
ہم مغل حکمرانوں پر فخر کرتے ہیں۔ ہم ان کی عظیم الشان تعمیرات پر نماز کرتے ہیں۔ اس بات میں ہرگز تجب کی بات نہیں کہ مسلمان دن میں پانچ مرتبہ اکبر کی تعریف کرتے ہیں۔“

آپ کو یہ مذاق محسوس ہو گا لیکن یہ ایک عامی بات ہے کہ بہت سے غیر مسلم خاص طور پر بھارت کے غیر مسلم سوچتے ہیں کہ ہم نہ عذ بالله اذان اور نماز میں شہنشاہ اکبر کی مدح سرایی کرتے ہیں۔

کچھ غیر مسلم مغربی قلموں سے متاثر ہیں جن میں عربی لباس میں ملبوس افراد کو ”دہشت گرد“ اور دن کے زدپ میں دکھایا جاتا ہے۔ وہ جب بھی کارروائی یا حملہ شروع کرتے ہیں با آواز بلند ”اللہ اکبر“ کہتے ہیں۔ اس

ہناء پر غیر مسلم سوچتے ہیں کہ اللہ اکبر، جگلی نعمت ہے جو وہ غیر مسلموں کو قتل کرنے سے پہلا گاتے ہیں۔

اس غلط فہمی کا ازالہ کرنا ہر مسلمان کا فرض ہے اور غیر مسلموں کے ذہن سے اس غلط تصور کو صاف کرنا چاہیے۔ ہمیں اذان کا مفہوم اور پیام نبیس سمجھانا ہے اس لئے انہیں اذان کا ترجمہ سنائیں اور بتائیں کہ اذان میں دراصل کیا پیغام موجود ہے۔

جب ہم اذان پڑھتے ہیں اور اللہ اکبر اللہ اکبر کہتے ہیں تو اس کا ہر گز یہ مطلب نہیں کہ ہم شہنشاہ اکبر کی تعریف کر رہے ہیں یا یہ کوئی جملی نعرہ ہے بلکہ اس کا مطلب ہے کہ اللہ سب سے بڑا اور عظیم ہے۔

اڻان

الله أكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ

اللہ بہت بڑا ہے اللہ بہت بڑا ہے

الله أكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ

اللہ بہت بڑا ہے اللہ بہت بڑا ہے

شہر بلان لا الہ الا اللہ

میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں

اَشْهَدُ بِلَانْ لِلَّهِ لِلَّهِ

میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں

اَشْهَدُ بِلَانْ مُحَمَّدًا بِرَوْزِ اللَّهِ

میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد اللہ کے رسول ہیں

اَشْهَدُ بِلَانْ مُحَمَّدًا بِرَوْزِ اللَّهِ

میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد اللہ کے رسول ہیں

حَيْ عَلَى الصَّلَاةِ

آونماز کی طرف!

حَيْ عَلَى الصَّلَاةِ

آونماز کی طرف!

حَيْ عَلَى الْفَلَاحِ

آوفلاح کی طرف

# حَسْنَةٍ عَلَى الْفَلَاحِ

آدھل ایجاد کی طرف

اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ

اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

اللَّهُ أَكْبَرُ

”حَسْنَةٍ عَلَى الصَّلَاةِ“ کہتے وقت چہرہ دائیں طرف اور

”حَسْنَةٍ عَلَى الْفَلَاحِ“ کہتے وقت بائیں طرف کرنا چاہیے۔ مجرکی اذان

میں ”حَسْنَةٍ عَلَى الْفَلَاحِ“ کے بعد دو مرتبہ

الصَّلَاةُ خَيْرٌ مِّنَ النَّوْمِ

نمایز نیند سے بہتر ہے

پڑھنا چاہیے، یہ منت بھی ہے۔

ہمیں غیر مسلموں کو اذان کے کلمات کے معانی بتانے چاہیے۔

اسلام کا پرچار کرنا، اللہ کا پیغام گوشے گوشے میں پہنچانا ہر مسلمان کا فرض

-۴-

## وضو

نماز کی ادائیگی سے قبل وضو کرنا چاہیے۔ یعنی ہمیں اپنے چہرے،  
ہاتھوں اور پیروں کو وضو کرنا چاہیے۔  
قرآن پاک میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قَمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهاً  
 هَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَآسِرَ  
 جُلُوكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُباً فَاطْهِرُوا وَإِنْ  
 كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِّنْكُمْ مِّنَ  
 الْغَ�يْطِ أَوْ لَمْسُتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَمَسَّمُوا  
 صَعِيداً أَطْبِبُوا فَمَسَحُوا بِوُجُوهِهِمْ وَأَيْدِيهِمْ مِّنْهُ مَا  
 يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِّنْ حَرَاجٍ وَلَكُمْ يُرِيدُ اللَّهُ لِيُظْفِرَ  
 كُمْ وَلِيُتَمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشَكَّرُونَ ۝

ترجمہ: ””مُؤمنو! جب تم نماز کو کھڑے ہونے لگو تو اپنے  
چہرے کو وضو کرو اور اپنے دلوں ہاتھوں کو بھی  
کہنیوں سمیت وضو کرو، اور اپنے سروں پر ہاتھ  
پھیر لیا کرو، اور اپنے پیروں کو ٹخنوں سمیت وضو لیا

کرو، اور اگر تم جنابت کی حالت میں ہو تو سارا بدن  
 غسل کر کے پاک کر لوا اور اگر تم یہاں ہو یا سفر میں ہو یا  
 کوئی اتنے سے آیا ہو یا تم اپنی بیویوں سے ہم بستر  
 ہوئے ہو، مگر پانی نہ ملے تو ان چاروں صورتوں میں  
 تم پاک زمین سے تم کر لیا کرو، یعنی اپنے چہرے  
 اور دونوں ہاتھوں پر اپنا ہاتھ پھیر لیا کرو اس زمین پر  
 سے، اللہ یہ نہیں چاہتا کہ تم پر کوئی شکنی کرے لیکن وہ یہ  
 ضرور چاہتا ہے کہ وہ تم کو پاک و صاف رکھے، اور یہ  
 چاہتا ہے کہ وہ تم پر اپنا انعام پورا کر دے تاکہ تم شکر  
 ادا کرو۔“

﴿سورہ المائدہ ۱۵ آیت ۶﴾

اس لئے ہر مسلمان کو چاہیے کہ وہ طبارت و پاکیزگی کا پورا پورا  
 خیال رکھے اور نماز ادا کرنے سے قبل مسنون طریقے سے وضو کرے۔

یہی پیغام باہل کے اندر بھی موجود ہے:  
 ”موسیٰ علیہ السلام اور ان کے ساتھی اپنے ہاتھ، پاؤں  
 اور چہرے دھوتے تھے اور اس کے بعد عبادت گاہ  
 میں داخل ہوتے اور جب قربان گاہ پر چکنچتے تو اسے  
 اللہ کے حکم کے مطابق دھوتے۔“

﴿Exodus، باب 40، آیت 31-32﴾

”پال ان لوگوں کو ساتھ لے گیا اور اگلے روز اس نے خود کو پاک کیا اور گر جائیں داخل ہوا۔“

﴿Acis﴾، باب 21، آیت 26

مسلمان وضو کرتے ہیں۔ اپنے بدن کو وضوتے ہیں۔ نماز سے قبل وضو کرنا ایک ڈنی اور نفیا تی تیاری بھی ہے۔ اللہ کے حضور حاضری سے قبل پاک و صاف ہونا اس بات کی علامت ہے کہ ہم اللہ کے حکم کے مطابق پاکیزگی کا خیال رکھتے ہیں۔

”زمین میرے اور میرے چیزوں کے وجود کیلئے بچائی گئی ہے اور یہ مسجد ہے۔“

﴿صحیح بخاری شریف، جلد اول، کتاب الصلوٰۃ،

باب 56 حدیث 429﴾

مسجد سے مراد ہے سجدے کی جگہ اور نبی کریم ﷺ کا ارشاد پاک ہے کہ پوری زمین مسلمانوں کیلئے مسجد کا مقام رکھتی ہے۔ یہ فطری بات ہے کہ جس جگہ آپ نماز ادا کریں وہ پاک و صاف ہو اور وہاں کسی قسم کی ظاہری یا پوشیدہ آلاش نہ ہو۔

”حضرت انس بن مالک روایت فرماتے ہیں کہ جب صحابہ کرام نماز کی ادائیگی کیلئے کھڑے ہوتے تو ان کے شانے ایک دوسرے کے شانوں سے مس ہوتے تھے اور پیر ایک دوسرے کے پیروں سے

جڑے ہوتے۔“

﴿ صحیح بخاری شریف، جلد اول، کتاب الاذان،

باب 75، حدیث 692﴾

اسی پیام کو کتاب الصلوٰۃ میں بھی دہرا یا گیا ہے۔

”نماز شروع کرنے سے پہلے آپ ﷺ نے فرمایا کہ صفحیں ورست کر لیں، کندھے سے کندھاما کر کھڑے ہوں، درمیانی فاصلہ ختم کریں اور شیطان کے گھنٹے کیلئے جگہ نہ چھوڑو۔“

﴿ سن ابو داؤد شریف، کتاب الصلوٰۃ،

باب 245، حدیث 666﴾

نبی کریم ﷺ اس شیطان کی بات نہیں کر رہے تھے جسے آپ اونیذ اُنی وی پر مزاحیہ خاکوں میں دیکھتے ہیں جس کے دوسینگ اور ایک دم ہوتی ہے۔ نبی کریم ﷺ جس شیطان کی بات کر رہے تھے وہ نسلی و لسانی امتیاز، اونچی خیچ، تعصّب، امارت کا شیطان ہے۔

نماز کے وقت گورے اور کالے، امیر اور غریب، شاہ اور گداش کو کی فرق نہیں ہوتا۔ آپ کا تعلق خواہ کسی نسل یا خاندان سے ہو جب آپ نماز کیلئے کھڑے ہوتے ہیں تو اللہ کے حضور سب اس کے بندے ہوتے ہیں جو ایک دوسرے کے کندھے سے کندھاما کر کھڑے ہوتے ہیں۔

نماز کے مقصد کو اگر انتہائی اختصار کے ساتھ بیان کیا جائے تو یہ

بُول ہوگا:

قَدْ نَرَى تَقْلِبَ وَجْهَكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُوَلِّنَّكَ قِبْلَةً  
 تَرْضِهَا سَوْلَ وَجْهَكَ شَطَرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَ  
 حَيْثُ مَا لَنْتُمْ فَوْلُوا وَجْهَكَ كُمْ شَطَرَةً وَإِنَّ  
 الَّذِينَ أُولَئِكُمُ الْكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِ  
 وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَنِ الْعَمَلِ ۝

ترجمہ: ”ہم تمہارے چہرے کا بار بار آسمان کی طرف اٹھنا دیکھ رہے ہیں، اس لئے ہم تم کو اسی قبلہ کی طرف جس کو تم پسند کرتے ہو منزد کرنے کا حکم دیں گے کہ اپنا چہرہ نماز میں مسجد حرام کی طرف کیا کرو، اور تم سب جہاں بھی موجود ہو اپنے چہروں کو اسی کی (یعنی مسجد حرام ہی کی) جانب کیا کرو اور اہل کتاب بھی یقیناً جانتے ہیں کہ حکم بالکل صحیح اور ان کے رب کی طرف سے ہے اور اللہ ان کی تمام کارروائیوں سے باخبر ہے، اور خوب جانتا ہے۔“

﴿ سورۃ البقرہ ۲ آیت: ۱۴۴ ﴾

اس سے ظاہر ہوا کہ نماز کے وقت قبلہ یعنی مسجد حرام کی طرف رُخ کرنا لازمی ہے۔ بھارت میں مسلمان مغرب کی طرف رُخ کر کے

نماز ادا کرتے ہیں کیونکہ یہاں سے خانہ کعبہ اسی سمت میں جاتا ہے۔ اگر میں بھارت میں سفر کر رہا ہوں اور کسی ہندوستانی سے پوچھتا ہوں کہ قبلہ کس طرف ہے تو میں اس سے اس طرح نہیں پوچھوں گا بلکہ اس سے پوچھوں گا کہ مشرق کس طرف ہے اور پھر میں اس کی مخالف سمت یعنی مغرب کا تعین کروں گا۔ میں یہ نہیں کہوں گا کہ مجھے مغرب یا مشرق کی طرف رخ کر کے عبادت کرنی چاہیے۔  
قرآن پاک میں ارشاد ہے:

**حَفْظُوا عَلَى الصَّلَاةِ وَالصَّلَاةُ الْوُسْطَى**

**وَقُوْمُوا لِلَّهِ قَنْتَيْنَ ۝**

ترجمہ: "(اے مسلمانو! ) ساری نمازوں کو بڑی پابندی سے ادا کرتے رہا کرو خصوصاً نیجے کی نماز (عصر کا بڑا) اتزام کیا کرو اور اللہ کے سامنے بڑے ادب سے کھڑے رہا کرو۔"

(سورۃ بقرہ 2 آیت 238)

جب آپ نماز کیلئے کھڑے ہوں تو پوری دلجمی سے نماز پڑھیں اور دماغ کو نماز میں مرکوز رکھیں۔ قرآن مجید میں ہے کہ نماز کے دوران تہایت ادب و اتزام سے کھڑے رہیں۔ ہر نماز میں سورۃ فاتحہ لازمی طور پر پڑھیں۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

**وَلَقَدْ أَتَيْنَاكَ سَبْعًا مِّنَ الْمُكَ�فِنَ وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمَ⑤**

ترجمہ: "اور ہم نے آپ کو سات آیات (سورۃ فاتحہ) عطا کیں جو بار بار پڑھی جاتی ہیں اور عظمت والا قرآن عنایت کیا۔"

(سورۃ الحج 15 آیت 87)

یہ بار بار دھرائی جانے والی سات آیات سورۃ فاتحہ ہے۔ سورۃ فاتحہ کو قرآن کا دماغ کہا جاتا ہے۔ قرآن کا باقی حصہ بڑا قرآن، کہلاتا ہے۔ ہر نماز میں سورۃ فاتحہ کی تلاوت لازمی ہے۔

لقطہ "رکوع" جس کا مطلب بھکنا ہے قرآن پاک میں 13 مقامات پر اور "سجود" جو نماز کا سب سے اعلیٰ عمل ہے قرآن میں 92 مقامات پر آیا ہے اور قرآن پاک کی 32 مختلف سورتوں میں اس کا ذکر ہے اور ایک سورۃ کا نام ہی اسجدہ ہے۔

قرآن پاک میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

**إِذْ يَرِيمُ أَقْنُقَيْ لِرَبِّكَ وَاسْجُدْنِي وَارْكِعْ مَعَ الرَّاكِعِينَ⑥**

ترجمہ: "اے مریم فرمائیں برداری کرتی رہو، اپنے رب کی، اور سجدہ کیا کرو، اور رکوع کیا کرو، رکوع کرنے والوں کے ساتھ۔"

(سورۃ آل عمران 3، آیت: 43)

يَا يَهُا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبِّكُمْ  
وَافْعُلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ○

ترجمہ: "اے ایمان والو! رکوع کرتے رہو، اور سجدہ کرتے رہو اور اپنے رتب کی عبادت کرتے رہو، اور نیک کام کیا کرو، تاکہ تم فلاح پاؤ۔"

﴿ سورہ حج 22، آیت: 77 ﴾

اللہ کو ہر نبی اور رسول نے سجدہ کیا ہے، رکوع کئے ہیں اور اپنے پیروکاروں کو اللہ کی عبادت کا حکم دیا ہے۔ باطل میں بھی یہ پیغام موجود ہے۔

"ابراہیم نے سجدہ کیا۔"

﴿ باب 17 آیت 3 Genesis ﴾

"موی اور ہارون سجدے میں گرپڑے۔"

﴿ نہر زباب 20 آیت 6 ﴾

"جو شوانے سجدے کیلئے اپنا چہرہ زمین پر رکھ دیا اور عبادت کی۔"

﴿ جوشوا باب 15 آیت 14 ﴾

گوپل آف میتحمبو میں بھی اس کا ذکر موجود ہے:

"حضرت عیسیٰ علیہ السلام باغ میں رقم حاصل کرنے کے چند قدم پہل کر سجدہ ریز ہو گئے اور اللہ کی عبادت

کی۔“

﴿گوبل آف میتھی باب 26 آیت 39﴾

ہر خبر نے نماز ادا کی اور اس میں رکوع و جلوہ کیے۔ باجل میں ہے کہ انہا چہرہ جھکا دو اور اللہ کی عبادت کرو۔ چونکہ دماغ کلی طور پر ہمارے اختیار میں نہیں ہوتا اس لئے وجود کا مقصد دماغ کو عاجزی سکھاتا ہے اور اسے عاجزی سکھانے کیلئے وجود کو جھکنا اور سجدہ ریز ہونا پڑتا ہے۔ اس کا سب سے بہترین طریقہ یہ ہے کہ جسم کا سب سے بلند حصہ یعنی پیشافی جسکے پیچے دماغ کا اہم حصہ ہوتا ہے پست ترین زمین پر رکھ کر کہا جائے:

**سَبْحَانَ رَبِّيِ الْأَعْلَى**

پاک ہے میرا پور دگار بہت بلند

جہاں تک اس طرح کے سوالات ہیں کہ نماز کس طرح ادا کی جائے تو قرآن پاک میں آتا ہے: ”اطیعو اللہ و اطیعو الرسول“، اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو۔

نماز میں بھی نبی کریم ﷺ کی پیروی کریں اور آپ کی سنت

عمل کریں۔

قرآن پاک میں آتا ہے:

**قُلْ أَطِيعُ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوْلُوا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكُفَّارِينَ**

ترجمہ: ”آپ فرمادیجھے کہ اللہ اور رسول ﷺ کا حکم

بانو، اگر وہ لوگ اعراض کریں تو اللہ مجھی کافروں سے  
دوستی نہیں کرتا۔“

﴿سورة آل عمران: 3 آیت: 32﴾

**وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ⑤**

ترجمہ: ”اور اللہ اور رسول کی فرمانبرداری کیا کرو، تاکہ تم پر  
اللہ کی رحمت ہو۔“

﴿سورة آل عمران: 3 آیت: 132﴾

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ أَمْرُ مِنْكُمْ<sup>١٠</sup>  
فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَقُرْدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ  
تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا**

ترجمہ: ”مومنو! تم اللہ کا کہا مانو، رسول کا کہا مانو، تم میں جو  
حاکم ہوں ان کا کہا مانو، اگر تم میں باہم کوئی نزاع ہو  
 تو تم اس کو اللہ اور رسول کے حوالہ کر دو، اگر تم اللہ پر  
اور یوم آخرت پر یقین رکھتے ہو، یہ سب امور بہتر  
 ہیں، اور ان کا انجام مجھی خوشتر ہی ہے۔“

﴿سورة النساء: 4 آیت: 59﴾

**وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِنْ تَوْلِيهِمْ فَإِغْلِبُوهُا  
أَكْمَأْ عَلَى رَسُولِنَا الْبَلْغُ الْعَيْنِينَ ⑥**

ترجمہ: ”اور اللہ کی اطاعت اور رسول کی فرمانبرداری کرتے

رہا اور ڈرتے رہو، اور اگر تم منہ پھیرو گے تو جان لو

کہ ہمارے رسول پر تو صرف پیغام کا صاف صاف

چیخا دینا ہے۔”  
WWW.OnlyOneOrThree.Com

﴿سورة المائدہ: 5 آیت: 92﴾

يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ قُلِ الْأَنْفَالُ لِلّٰهِ وَالرَّسُولِ  
فَاتَّقُوا اللّٰهَ وَاصْلِحُوا دَارَاتَ بَيْنِكُمْ وَاتَّبِعُوا اللّٰهَ  
وَرَسُولَهُ إِنَّ كُلَّ مُؤْمِنٍ يَنْهَا

ترجمہ: ”یہ آپ سے مال غیرت کے بارے میں دریافت کرتے ہیں آپ کہہ دیجئے، یہ شیخوں اللہ کی ہیں اور رسول کی ہیں پس تم ڈر و اللہ سے اور اپنے بائی می تعلقات کو درست رکھو، اور اللہ اور اللہ کے رسول کی فرمانبرداری کرو، اگر تم یقین رکھتے ہو۔“

﴿سورة الانفال: 18 آیت: 1﴾

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمْنُوا اطْبِعُوا اللّٰهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تُوَلُوا  
عَنْهُ وَإِنْتُمْ لَسَمْعُونَ

ترجمہ: ”مومنوں! اللہ کا کہا مانو، اور اس کے رسول کا کہا مانو، اور اس کا کہا مانے سے روکر دانی نہ کرو، اور تم سن لیتے ہی ہو۔“

﴿سورة الانفال: 18 آیت: 20﴾

وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنْأِيْعُوا فَتَفَشِّلُوا وَ  
تَذَهَّبَ رِجْمُكُمْ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ⑤

ترجمہ: "اور اللہ اور اس کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کی اطاعت کیا کرو اور آپس میں بھگڑے نہ کیا کرو، ورنہ کم ہمت ہو جاؤ گے، اور تمہاری ہوا اکھڑ جائے گی قوت برداشت پیدا کیا کرو بے شک اللہ مبارک رکنے والوں کے ساتھ ہے۔"

﴿سورة الانفال: 46 آیت: 46﴾

قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوْلُوا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُتِّلَ وَعَلَيْكُمْ مَا حُتِّلْتُمُ وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلْغُ الْمُبِينُ ⑥

ترجمہ: "آپ کہہ دیجئے، اللہ کی اطاعت کرو، اور رسول کی اطاعت کرو، پھر اگر منہ موڑو گے، تو رسول پر اس چیز کا کا ادا کرنا ہے جو ان کے ذمے ہے اور تم پر اس چیز کا ادا کرنا ہے جو تمہارے ذمے ہے، اور اگر تم ان کے حکم پر چلو گے تو تم سیدھا راستہ پالو گے، اور رسول کے ذمے تو صرف صاف حکام کا پہنچا دینا ہے۔"

﴿سورة النور: 54 آیت: 54﴾

وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَاتُّو الرِّزْكَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ  
لَعَلَّكُم مُّتَرَحِّصُونَ ⑤

ترجمہ: "اور نماز پڑھتے رہنا اور زکوٰۃ ادا کرتے رہنا، اور رسول کی فرماداری کرتے رہنا، تاکہ تم پر رحم کیا جائے۔"

﴿سورة النور: 24 آیت: 56﴾

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ  
وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ۝

ترجمہ: "اے مومنو! اللہ کی اطاعت کرو، اور رسول کی اطاعت کرو، اور اپنے اعمال کو ضائع نہ کرو۔"

﴿سورة محمد: 47 آیت: 33﴾

إِذَا سَفَقْتُمْ أَنْ تَقْرَئَ مَا بَيْنَ يَدَيْكُمْ فَلَا يَجُلُّمُ صَدَقَتْ فَإِذَا هُوَ  
تَفْعِلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَاتُّو الرِّزْكَ وَ  
أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ ۖ وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ۝

ترجمہ: "کیا تم اس بات سے ڈر گئے کہ رسول سے سروشی کرنے سے پہلے خیرات کر دیا کرو، پھر جب تم نے اس کو نہیں کیا تو اللہ نے تم کو معاف کر دیا، تو تم نماز پابندی سے پڑھتے رہو اور زکوٰۃ دیتے رہا کرو، اور اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اور جو کچھ تم

کرتے ہو اللہ اس سے خبردار ہے۔“

(سورۃ مجادل: 58 آیت: 13)

**وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوْلَيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلْغُ الْمُبِينُ ۝**

ترجمہ: ”اور اللہ کی اطاعت کرو، اور رسول کی اطاعت کرو، پھر اگر تم منہ پھیر لو گے تو ہمارے رسول کے ذمہ تو صرف پیغام کا کھول کھول کر پہنچا دیا ہے۔“

(سورۃ التغابن: 64 آیت: 12)

ان سب آیات کا بھی مشہوم ہے کہ اللہ اور اسکے رسول کی اطاعت کرو۔ نماز کی دیگر تفصیلات کیلئے نبی کریم ﷺ کے نمونہ پر عمل کریں۔

صحیح بخاری جلد اول، کتاب اذان باب 18 حدیث 604

اور صحیح بخاری جلد نهم، حدیث 352 میں ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا:

”نماز ادا کرو جس طرح مجھے نماز ادا کرتے دیکھا ہے۔“

لبذا نماز کی جزئیات کیلئے صحیح احادیث شریف سے رہنمائی حاصل کریں۔

اصلیٰ، اسلام کا اہم ترین ستون ہے اس کے بارے میں

قرآن پاک میں ارشاد ہے:

**وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۝**

ترجمہ: ”اور میں نے جنوں اور انسانوں کو تو محض اپنی

عبادت کیلئے پیدا کیا ہے۔“

﴿سورة الزاريات 51، آیت 56﴾

جن و انسان کی تخلیق ہی عبادت کیلئے ہوئی ہے اور عبادہ عربی کا لفظ ہے جس کا مادہ عبد ہے جس کا مطلب غلام ہے۔ ہر غلام کا فرض ہے کہ وہ اپنے آقا کا مطیع و تابع فرمان رہے۔ ہر انسان اللہ کا غلام ہے۔ اس لئے ہر انسان کا فرض ہے کہ وہ اللہ کی اطاعت کرے۔ جس لمحے آپ اللہ کے احکامات پر عمل کرنا شروع کرتے ہیں اسی لمحے سے آپ عبادت کر رہے ہیں۔

اگر آپ ان چیزوں سے دور رہتے ہیں جن سے دور رہنے اور پچھے کا اللہ نے حکم دیا ہے تو آپ عبادت کر رہے ہیں۔ بہت سے لوگ اس غلط فہمی میں جلتا ہیں کہ عبادت صرف نماز ہی کا نام ہے۔ اصل میں نماز عبادت کی ایک اہم شکل ہے لیکن عبادت کی یہ واحد صورت نہیں ہے۔

اللہ تعالیٰ کے احکامات پر عمل درآمد کرنا عبادت ہے اور نماز اس کی ایک خاص اور اہم شکل ہے۔ صلوٰۃ کا ایک مطلب اطاعت بھی ہے۔ اگر آپ نماز ادا کرتے ہیں تو یہ اطاعت کی نشانی ہے کیونکہ اللہ نے انسان کو ایسا کرنے کا حکم دیا ہے۔ اس لئے یہ بات بہت ضروری ہے کہ ہر مسلمان کو علم ہوتا چاہیے کہ وہ نماز میں کیا پڑھ رہا ہے اور ان آیات میں اللہ اسے کیا حکم دے رہا ہے۔ اسے قرآن پاک کی تلاوت بھی کرنی چاہیے اور

اس کے مقاہیم پر غور کرنا چاہیے۔ چونکہ قرآن پاک عربی زبان میں ہے اس لئے ہر مسلمان کا فرض ہے کہ وہ اس کا ترجمہ اس زبان میں پڑھے جس پر اسے عبور ہے۔

نماز انسانی زندگی کا اضافی اخلاق ہے اور ہر مسلمان اپنے دن کا آغاز نماز فجر سے کرتا ہے۔ اس نماز کی اذان میں موزن "الصلوٰۃ خَيْرٌ مِّنَ النَّوْمُ" یعنی "نماز نیند سے بہتر ہے" کے الفاظ کا اضافہ کرتا ہے۔ لہذا ایک صحیح مسلمان اس آواز پر نماز کیلئے مسجد کا رخ کرتا ہے۔ مسلمان کے دن کا آغاز نماز فجر سے ہوتا ہے اور اس کے دن کا اختتام نماز عشاء پر ہوتا ہے۔ نماز سے سماجی اور معاشرتی اقدار بھی پروان چھٹی میں اور معاشرہ ترقی پاتا ہے۔ باجماعت نماز سے بھائی چارے کو فروغ ملتا ہے۔ مساوات اور اتحاد کے جذبات پیدا ہوتے ہیں۔ یک جگہ میں اضافہ ہوتا ہے۔ جب ایک معاشرے کے لوگ ایک دوسرے سے ملتے ہیں تو انہیں ایک دوسرے کے سائل سے آگاہی ہوتی ہے اور وہ مختلف حوالوں سے ایک دوسرے کے کام آسکتے ہیں اور ایک دوسرے کی مدد کر سکتے ہیں۔ ان میں محبت دیگر گفت کے احساسات و جذبات بڑھتے ہیں۔

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِذَا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ ذَرَّةٍ أُنْشَأْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ شَعْوَرًا  
وَقَبَّلَ لِتَعَارَفَوْلَانَ أَكْرَمَهُ عِنْدَ اللَّهِ أَنْفَقَهُ  
إِنَّ اللَّهَ عَلَيْهِ الْحَمْدُ خَيْرٌ ⑤

ترجمہ: "اے لوگو! ہم نے تم کو ایک مرد اور ایک عورت سے

بیدا کیا ہے، اور تمہاری قویں اور قبیلے بنائے تاکہ  
ایک دوسرے کو شناخت کرو اللہ کے نزدیک تم میں  
زیادہ عزت والا وہ ہے جو سب سے زیادہ پرہیز گار  
ہو بلاشبہ اللہ خوب جانے والا باخبر ہے۔“

( سورہ الحجرات ۱۴۹ آیت ۱۳ )

اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب انسان برابر ہیں اور عزت والا وہ ہے  
جو تقویٰ والا ہے یعنی قیامتی اور پرہیز گار ہے۔ بے شک اللہ علیم و خیر ہے۔  
اللہ تعالیٰ کے نزدیک نسل، زبان، رنگ، شکل و شابہت، دولت  
والادرت، سیاست و سیادت بڑا لی کے معیار نہیں ہیں بلکہ اللہ کے نزدیک  
معیار صرف تقویٰ ہے۔

**وَيَلِ لِكُلِّ هُمَّةٍ لِمَرْءَةٍ**

ترجمہ: ”جو لوگوں کے سامنے اور پس پشت عیب بیان کرتا  
ہے اس کے لئے بہت خرابی ہے۔“

( سورۃ الہمزة ۱۰۴، آیت ۱ )

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخِرُوْمْ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا أَحْيَيْمَا  
فِيهِمْ وَلَا إِنْسَاءَ صَنْعَسَأَعْسَى أَنْ يَكُنَّ حَيْرًا قَوْمُهُنَّ وَلَا تَلْمِرُوا  
أَنفُسَكُمْ وَلَا تَنَبِرُوْمَا إِلَى الْأَقْبَابِ يَتَسَّ اللَّهُمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ  
الْإِيمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتَبَّعْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ۝ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ  
آمَنُوا إِذْ تَبَيَّنُوا كُثُرًا مِنَ الظُّنُونِ إِنَّ بَعْضَ الظُّنُونِ إِلَّا جُنُونٌ

وَلَا يَعْتَدُ بِعَصْلَمٍ بِعِصْلَمٍ أَيْحُبُّ أَهْدَمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ لِمَيْتًا  
فَكَذِيرٌ هُمُوهُ وَالْقَوَالِلَةُ إِنَّ اللَّهَ تَوَابُ رَحِيمٌ

ترجمہ: "اے ایمان والو! کوئی قوم کسی قوم کا مذاق نہ اڑائے  
مکن ہے کہ وہ ان سے بہتر ہوں، اور نہ عورتیں ہی  
عورتوں کا مذاق اڑائیں، مکن ہے وہ ان سے بہتر  
ہوں، اور نہ ایک دوسرے کو طمعت دو، اور نہ ایک  
دوسرے کو برے لقب سے پکارو، ایمان لانے کے  
بعد بر امام رکھنا گناہ ہے، اور جو توبہ کریں تو وہ ظالم  
ہیں۔ اے ایمان والو! بہت گمان کرنے سے بچا  
کرو، کہ بعض گمان گناہ ہیں، اور ایک دوسرے کے  
سبھیدت شٹولا کرو اور نہ کوئی کسی کی غیبت کیا کرے، کیا  
تم میں کوئی اس بات کو پسند کرے گا کہ اپنے مردہ  
بھائی کا گوشت کھائے اس سے تو تم نفرت کرتے  
ہو، اور اللہ سے ذرتے رہا کرو، بلاشبہ اللہ خوب توبہ  
قبول کرنے والا ہے۔"

﴿ سورۃ الحجرات 49 آیت 11-12 ﴾

قرآن پاک میں غیبت کو مردہ بھائی کا گوشت کھانے کے  
متراو فقرار دیا گیا ہے اس لئے ہر مسلمان کو ہر حال میں غیبت سے بچا  
چاہیے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ مردہ بھائی کا گوشت کھانا دہرا گناہ ہے۔

انسانی گوشت کھانا گناہ ہے۔

اور آدم خور جو انسانی گوشت کھاتے ہیں وہ بھی اپنے بھائی کا  
گوشت نہیں کھاتے۔

کسی کی غیبت کرنا بھی ایسا ہی ہے۔ پھر کسی کے بارے میں  
 بلاشبہ کوئی بات کہنا، تہمت لگانے کے متراون ہے اور سخت گناہ کی  
 بات ہے۔ لیکن کسی کی پیشہ پیچے اس کی برائی بیان کرنا دہرا گناہ  
 ہے۔

اللہ اس کی ممانعت فرماتا ہے اور اس سے بچنے کی تلقین فرماتا  
 ہے۔

صلوٰۃ سے حج کو فروغ ملتا ہے۔ کار و بار میں دیانت داری آتی  
 ہے اور روزمرہ معاملات میں انسان ایک دوسرے کے ساتھ حسن سلوک  
 اور حسن اخلاق سے پیش آتا ہے۔ جھوٹ اور دھوکہ وہی کا تصور بھی نہیں کیا  
 جاسکتا۔

**أَتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ  
 الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ  
 أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ④**

ترجمہ: "اے نبی ﷺ (اے نبی ﷺ) آپ اس کتاب کو پڑھا  
 سکجئے، جو آپ پڑھی کی گئی ہے، اور نماز کی پابندی  
 سکجئے، یقیناً نماز بے حیائی اور بُرے کاموں سے

روکتی ہے، اور اللہ کا ذکر بہت بڑا ہے، اور جو کچھ تم  
کرتے ہو اللہ اسے خوب جانتا ہے۔“

﴿سورة العنكبوت 29 آیت 45﴾

لہذا اس بات میں ہرگز شک نہیں کہ نماز بری یا توں اور برے  
کاموں سے روکتی ہے۔

**وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ  
كَانَ زَهُوقًا** ﴿۱۷﴾

ترجمہ: ”اور فرمادیجئے کہ حق آگیا ہے، اور باطل مت گیا،  
بیک باطل منہ ہی کیلئے ہے۔“

﴿سورةہی اسرائیل 17، آیت نمبر 81﴾

نماز میں حق کی تلقین کرتی ہے۔ سبیل پیغام سورہ بقرہ میں بھی ہے۔

**وَلَا تَلِمُسُوا الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكُنُمُوا الْحَقَّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ  
وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَأُؤْلَئِكَ الْمُكْرِمُونَ** ﴿۲۰﴾

ترجمہ: ”اور حق سے باطل کو نہ ملا و اور تم جانتے ہو جسے حق کو  
مت چھاؤ، اور نماز قائم رکھو اور زکوٰۃ و اور رکوع  
کرنے والوں کے ساتھ رکوع کرو۔“

﴿سورة البقرہ 2، آیت 42-43﴾

قرآن پاک میں حق و صداقت کا درس دیتا ہے ہمیشہ حق بولنے  
کا حکم دیتا ہے۔ قرآن پاک میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَلَا تَأْكُلُ أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوْبَهَا  
إِلَى الْحُكْمِ إِلَّا كُلُّوْفَرِيقَانٌ أَمْوَالَ النَّاسِ  
بِالْإِثْرِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿٥﴾

ترجمہ: ”اور ایک دوسرے کامال ناقن نہ کھایا کرو اور نہ اس کو حاکموں کے پاس پہنچاؤ کہ ناجائز طور پر لوگوں کے مال کا کوئی حصہ کھا جاؤ، اور تم کو علم بھی ہو۔“

(سورۃ البقرہ 2 آیت 188)

مسلمان کو دوسرے لوگوں کی چیز کسی طور بھی نہیں لئی چاہیے اور کسی کا حق نہیں چھیننا چاہیے اور حق چھیننے کیلئے بھوں کو رشوت نہیں دینی چاہیے۔ رشوت کی اسلام میں ختنی سے مناعت ہے۔  
الہذا نماز ہی وہ پروگرام ہے جس میں انسان کی اخلاقی و روحانی تربیت ہوتی ہے۔ نماز چھائی کی زندگی گزارنے کا راستہ دکھاتی ہے اور قرآن امن قائم کرنے کے طریقے بتاتا ہے۔

الَّذِينَ امْتَوا وَتَطَمِّنُ فَلَوْبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ أَكْبَرُ  
اللَّهُ تَطْمِئِنُ الْقُلُوبُ ﴿٦﴾

ترجمہ: ”جو ایمان لے آئے ہیں اور ان کے دل اللہ کی یاد سے سکون پاتے ہیں، کن لوکہ اللہ کی یاد سے دلوں کو سکون ملتا ہے۔“

(سورۃ الرعد 13، آیت 28)

لیعنی جب آپ اللہ کو یاد کرتے ہیں، نماز ادا کرتے ہیں تو آپ ایک پراسن اور پر سکون زندگی بسر کرتے ہیں اور دل و دماغ کو طہانتی حاصل ہوتی ہے۔

اللہ کے ساتھ رابطے کا بہترین ذریعہ نماز ہے جیسا کہ اللہ نے

قرآن پاک میں ارشاد فرمایا ہے:

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِيْنُو بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ  
إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ**

ترجمہ: ”اے مومنو! تم صبر اور نماز کے ذریعہ میری مدد حاصل کرو، بلاشبہ اللہ صابرین کے ساتھ ہے۔“

(سورۃ البقرہ ۲، آیت: 153)

اللہ صابرین کا ساتھ دیتا ہے، اس لئے انسان کو مشکلات اور مصائب میں صبر اور نماز سے کام لینا چاہیے۔

## نماز کے فوائد

اس کے علاوہ نماز کے جسمانی، روحانی اور معاشرتی فوائد بھی ہیں۔ نماز صحبت و تندیرتی کا ذریعہ بھی ہے اور اس کے طبعی فوائد بھی ہیں۔

## ركوع

نماز میں جب ہم رکوع کرتے ہیں تو بالائی جسم میں خون کا بہاؤ

زیادہ ہو جاتا ہے۔ جس سے ریڑھ کی بُدھی اور شریانوں کو سکون ملتا ہے۔ اس سے درد کا احساس کم ہو جاتا ہے۔ یہ ایک نہایت ہی اہم انداز یا آسن ہے۔ جب رکوع سے کھڑے ہوتے ہیں تو وہ خون جو بالائی جسم میں داخل ہو گیا تھا واپس اپنے مقام کی طرف جاتا ہے اور جسم کو سکون محسوس ہوتا ہے۔

### سجدہ

ای طرح جب انسان سجدہ ریز ہوتا ہے اور اپنی پیشانی زمین پر رکھ دیتا ہے جو نماز کا حاصل ہے۔ انسان کے اعصاب میں ایک برقی چارج ہوتا ہے جو اس کے نروس سسٹم کو کشیدل کرتا ہے جب سجدہ کیا جاتا ہے تو زائد برقی چارج زائل ہو جاتا ہے۔ اگر یہ چارج زائل نہ ہو تو اعصاب مضحل ریں اور سر درد وغیرہ کی شکایت بھی ہو۔

اس بات میں شک نہیں کہ لوگ با قاعدگی سے مسکن ادویات اور درکش گولیاں استعمال کر کے اعصابی تناد اور سر درد کو دور کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ لیکن سجدے کے دوران یہ فائتو برقی چارج از خود زائل ہو جاتا ہے۔

مثال کے طور پر آپ بڑی برقی اشیاء کا مشاہدہ کریں۔ عام طور پر ان کے پلگ تین پین والے ہوتے ہیں۔ تیسری پین اور تار ار تھ کیلئے ہوتی ہے۔ اسی طرح جب آپ سجدہ کرتے ہیں تو جسم کا مرکزی حصہ یعنی

پیشانی ز میں پر رکھتے ہیں جس سے فال تبرقی چارچ رزال ہو جاتا ہے۔ نیز دماغ کے سوچنے کی صلاحیت اس کے مرکزی اور نچلے حصے میں ہوتی ہے۔ جب ہم سجدہ کرتے ہیں تو دماغ کی طرف خون کا بہاؤ زیادہ ہو جاتا ہے جس سے دماغی صحت بہتر ہوتی ہے۔

سجدے کے دوران دماغ اور گردان کی طرف خون کا بہاؤ زیادہ ہو جاتا ہے۔ اس سے پھرے میں بھی خون کا بہاؤ تیز ہوتا ہے جو خصوصاً سرد موسم میں نہایت مفید ثابت ہوتا ہے۔ یہ سا بہر و سائنس ٹیکنی بیماریوں کو روکتا ہے۔ اس کے علاوہ اور بھی بہت سی بیچیدہ بیماریوں کا سد باب ہو جاتا ہے۔ انسان قدری طور پر سیدھا کھڑا ہوتا اور سیدھا چلتا ہے جب کہ اس کا مخرج اوپر ہوتا ہے جب تک انسان جھکتا نہیں اس کے بدن سے زائد برقی چارچ رزال نہیں ہوتا۔ لہذا سجدے کو یوں تشویہ دی جا سکتی ہے جیسے ایک بھرے ہوئے پیالے کو الٹا کر انڈیل دینا۔ اس سے مضر اور نقصان دہ اجزاء باہر بہد جاتے ہیں۔ یہ ایک قدری علاج ہے اور اس کے بعد دماغی اور نفیاتی عوارض کا اندر یثین نہیں رہتا۔

اس کے علاوہ خوراک و سانس کی نالی میں تکالیف، ناک کے عوارض اور دیگر کئی قسم کی بیماریوں سے بھی افاقہ ہوتا ہے اس لئے سجدہ جہاں اللہ کے آگے اظہار بھروسہ کا نام ہے وہیں یہ ایک خاص علاج بھی ہے۔ یہ سانس کی نالی میں نزلے کے گرنے کو روکتا ہے۔ جکڑ یا اور گرو غبار سے پیدا ہونے والی بیماریوں کا تدارک بھی اس پوزیشن سے

مملکن ہے۔

عام طور پر جب ہم سانس لیتے ہیں تو پھیپھڑوں کا صرف دو تہائی حصہ فعال ہوتا ہے اور سانس کے عمل میں حصہ لیتا ہے۔ ایک تہائی ہوا اس میں موجود رہتی ہے اور ایک تہائی داخل اور خارج ہوتی رہتی ہے۔ یہ ہوا "مستقل" ہوتی ہے لیکن جب سجدہ کیا جاتا ہے تو معدہ اور پیٹ کے اعضا کا دباؤ ڈالا فرام پر پڑتا ہے اور ڈالا فرام پھیپھڑوں کے نچلے حصے کو جس میں ایک تہائی ہوا مستقل ہوتی ہے پر دباؤ ڈال کر اس ہوا کو دھکیل کر باہر نکلنے پر مجبور کر دیتا ہے۔ جب یہ مجبوس ہوا باہر نکل جاتی ہے تو اس کی جگہ تازہ ہوا بھر جاتی ہے جس سے پھیپھڑے تدرست رہتے ہیں۔

سجدے کی حالت میں کشش ثقل کی بناء پر پیٹ کے عضلات بھی کمپتے ہیں اور پیٹ متناسب ہو جاتا ہے۔

نکود اور رکوع بہت سی بیماریوں کی روک قائم کیلئے نہایت متناسب انداز ہیں۔ سجدہ انسانی عوارض کا ایک قدرتی علاج ہے۔ سجدے سے پیٹ اور زیریں جسم کی بیماریاں بھی تھیک ہو جاتی ہیں۔ اس دوران مانگل کھلتی ہیں اور اعصاب کو سکون ملتا ہے۔ مانگل کی شریانیں کھلتی ہیں اور جسم میں خون کا بہاؤ درست ہو جاتا ہے اور بلند فشار خون یا کم فشار خون کا مسئلہ نہیں رہتا یعنی بلڈ پریشر متوازن ہو جاتا ہے۔

سجدے کی حالت میں گھنٹے زمین پر ہوتے ہیں، ہاتھ اور پیشانی بھی زمین پر ہوتی ہے۔ یہ حالت ریڑھ کی بڑی کیلئے بہت ہی مفید ہے اور

اس سے میرے اور مہروں کی جو بیان صحیح طور پر کام کرنے لگتی ہیں۔  
سجدہ امراض قلب کیلئے بھی مفید ہے اور سریض کو اس مرض میں  
افاقہ ہوتا ہے۔

جب ایک مسٹمن سجدہ سے سر اٹھاتا ہے تو وہ خون جو بالائی جسم  
میں چلا گیا تھا واپس آتا ہے اور جسم کو سکون محسوس ہوتا ہے۔ زائد خون کے  
بہاؤ سے اعصاب اور عضلات کو کافی حد تک سکون ملتا ہے۔ نیز نظام ہضم  
کے افعال کیلئے بھی سجدہ کرنا اور پھر الحناء نہایت مفید ہوتا ہے۔ السراور  
معدے کے دوسرے امراض میں بھی اس سے فرق پیدا ہوتا ہے اور صحت  
بتردنے کی بھروسہ ہوتی چلی جاتی ہے۔

جب انسان سجدہ سے اٹھتا ہے اور سیدھا کھڑا ہوتا ہے تو اس کا  
وزن پیروں پر پڑتا ہے۔ جس سے ناگوں، کمر اور کندھوں کے پچھے مضبوط  
ہوتے ہیں۔

نماز پڑھنے کے ان گنت جسمانی اور طبعی فوائد ہیں۔ لیکن مسلمان  
ان طبعی فوائد کے پیش نظر نماز ادا نہیں کرتے۔ یہ تو اضافی فوائد ہیں ورنہ  
مؤمن کا مطلع نظر اور نماز ادا کرنے کا مقصد اللہ تعالیٰ و تعالیٰ کی حمد و شنبیان  
کرتا ہے۔ اس کا شکر ادا کرنا ہے۔ ہم نماز میں اللہ سے بدایت طلب  
کرتے ہیں۔ اس کی خوشنودی کی خاطر نماز پڑھتے ہیں۔ اس لئے نماز ادا  
کرتے ہیں کہ یہ اللہ تعالیٰ کا حرم ہے۔

ایک شخص سوال کر سکتا ہے کہ بعض مسلمان اگرچہ پائی وقت نماز

ادا کرتے ہیں لیکن اس کے باوجود ان کے کردار میں اعلیٰ انسانی اوصاف  
نظر نہیں آتے۔ جبکہ آپ کے نزدیک صلوٰۃ را وہیستہ سمجھاتی ہے۔ چند  
مسلمان پانچوں اوقات بڑی باقاعدگی سے نماز ادا کرتے ہیں لیکن اس  
کے باوجود انہیں صراطِ مستقیم پر قرار نہیں دیا جاسکتا۔

اس سوال کا جواب قاری اشرف محمدی صاحب اس پروگرام کے  
شروعات میں کلامِ پاک کی تلاوت میں دے چکے ہیں:

قَدْ أَفْلَحَ اللَّهُمَّ مِنْنَنَا الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاةٍ حَشِعُونَ ۝ وَالَّذِينَ  
هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ۝ وَالَّذِينَ هُمْ لِلرَّكْوَةِ فَيَعْلُوْنَ ۝  
وَالَّذِينَ هُمْ لِفَرْوَاهِمْ حَفَظُونَ ۝ إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ فَالْمَلَكَتِ  
إِيمَانُهُمْ فِي أَهْمَمِهِمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۝ فَمَنِ ابْتَغَ وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ  
مُحْدُّثُوْنَ ۝ وَالَّذِينَ هُمْ لَا مُذْتَهِمْ وَعَنِيدُهُمْ رَعْوُنَ ۝  
وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوةٍ حَرِيَ حَافِظُونَ ۝ أَوْهِكَ هُمُ الْوَرَثُونَ ۝  
الَّذِينَ يَرْثُونَ الْفَرَدَ وَسُهُّمْ فِيهَا خَلِدُوْنَ ⑤

ترجمہ: ”تحقیق ان ایمان والوں نے فلاج حاصل کر لی،  
جو اپنی نماز میں عجز و نیاز کرتے ہیں اور جو بے ہودہ  
باتوں سے پرہیز کرنے والے ہیں اور جو زکوٰۃ ادا  
کرنے والے ہیں، اور جو اپنی شرم گاہوں کی  
حافظت کرنے والے ہیں، مگر اپنی منکوٰہ بیویوں

سے یا اپنی باندیوں سے کیونکہ ان پر کوئی ملامت نہیں، پس جوان کے علاوہ کے طالب ہوں وہ حد سے آگے بڑھنے والے چیز اور جو اپنی امانتوں اور اقਰار کا لحاظ کرنے والے ہیں، جو اپنی نمازوں کی تکمیلی کرتے ہیں، تو ایسے لوگ دارث ہونے والے ہیں جو جنت الفردوس کے دارث ہوں گے وہ ہمیشہ اس میں رہیں گے۔

﴿سورة المؤمنون 23، آیات 11-14﴾

خاشعون ”خاشع“ سے ماخوذ ہے جس سے مراد خشوع و خضوع ہے یعنی وہ لوگ جو عاجزی سے نماز ادا کرتے ہیں انہیں اس نماز کے فوائد حاصل ہوں گے۔ لیکن وہ لوگ جو ایک معمول کی طرح خود کا رطیقت سے نماز ادا کرتے ہیں اور اپنی نماز سے غافل ہوتے ہیں انہیں نماز سے وہ فوائد حاصل نہیں ہوتے جو ان نمازوں کو حاصل ہوتے ہیں جو نماز کو صحیح طور پر ادا کرتے ہیں۔

یہ چند نمازی جو نماز کو محض رسمی طور پر ادا کرتے ہیں نماز کے اثرات اور فوائد سے محروم رہتے ہیں۔ اس کی وجہ یہی ہے کہ ان کی توجہ نماز میں نہیں ہوتی اور وہ اسے عبادت سمجھ کر نہیں بلکہ عادت کے تحت پڑھتے ہیں۔ عبود نیاز کی کمی سے ان کی نماز کو کھلی رہ جاتی ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہ نماز کے کلمات کی ادائیگی کے ساتھ ساتھ ان کا ترجیح بھی

دہرایا جائے اور اللہ کے احکامات سمجھے جائیں اس طرح نماز میں اثر پیدا ہو گا۔ مثال کے طور پر اگر امام نماز میں سورہ فاتحہ کے بعد سورہ اخلاص کی قرأت کرتا ہے۔

**قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ<sup>۱</sup> اللَّهُ الصَّمَدُ<sup>۲</sup> لَمْ يَلِدْ<sup>۳</sup> وَ  
لَمْ يُوَلَّ<sup>۴</sup> وَلَمْ يَكُنْ لَّهٗ كُفُواً أَحَدٌ<sup>۵</sup>**

ترجمہ: ”کہہ دیجی اللہ ایک ہے، اللہ بے نیاز ہے، شادہ کسی سے پیدا ہوا اور نہ اس سے کوئی پیدا ہوا، اور کوئی اس کا مالی و ہمسر نہیں۔“

﴿سورۃ الاخلاص ۱۱۲، آیات ۱-۴﴾

اب تمام مسلمان جو نماز ادا کرنے مسجد میں آتے ہیں وہ جانتے ہیں کہ اللہ ایک ہے اللہ کی وحدائیت پر ان کا ایمان ہے۔ ان میں سے کوئی بھی نہیں کہتا کہ اللہ کے سوابی کوئی خدا ہے۔ امام جو کچھ انبیاء کہہ رہا ہے وہ ان کی بدایت کیلئے ہے اور انہیں اللہ کا پیغام دے رہا ہے کہ کہہ دیجی اللہ ایک ہے۔

اب یہاں یہ حکم ہے کہ جو اللہ کی وحدائیت پر یقین نہیں رکھتے، جاؤ کہہ دوان لوگوں سے کہ اللہ ایک ہے۔

اکثر مسلمان نماز پڑھتے ہیں اور نماز ختم کرنے کے فوراً بعد وہ اس پیام کو بخوبی جاتے ہیں جو انہیں نماز میں دیا گیا ہے۔ ان پر نماز کے

بعد نماز کا کوئی امتحانیں رہتا۔ اس کی بنیادی وجہ یہی ہے کہ وہ اس پیام کو نہیں جانتے اور جب پیام کو جانتے ہی نہیں ہیں تو اس کا آگے بلاغ کیسے کریں گے۔

آپ کو اللہ کے احکامات پر عمل کرنا چاہیے تاکہ آپ کو نماز کے فوائد حاصل ہو سکیں۔

مثال کے طور پر اگر آپ کا ایک ملازم ہے اور وہ وقت کا بہت پابند ہے اور باقاعدگی سے اپنی ڈیوٹی پر آتا ہے۔ وہ صحیح کے دقت دفتر میں آتا ہے اور آپ کی تعریف کرتا ہے لیکن جب اسے کوئی کام کہتے ہیں۔ اسے کہتے ہیں کہ وہ آپ کو ایک گلاس پانی دے دے۔ لیکن وہ تعریف ہی کیے جاتا ہے۔

آپ پانی مالک رہے ہیں اور وہ آپ کی تعریف کیے جارہا ہے۔

آپ گھٹی بجاتے ہیں تو وہ بھاگتا ہوا آتا ہے۔ ”جب آقا!“

آپ کہتے ہیں:

”یہ ایک انتہائی اہم اور فوری خط ہے اسے میرے دوست تک پہنچاؤ۔“

لیکن ملازم دفتر میں ہی بیٹھا رہتا ہے اور کہتا رہتا ہے:

”میں اپنے مالک کا مطیع و فرمابردار ہوں“

”میرا آقا عظیم ہے“

آپ کیا کریں گے؟

اسے ترقی دیں گے!!

پوس دیں گے!!!

یا آپ اسے نوکری سے نکال باہر کریں گے؟؟

بالکل اسی طرح یہ ہر انسان کا فرض ہے کہ وہ اللہ کے احکامات

کی پیروی کرے اور اگر وہ صرف نماز میں ہی پڑھتا چلا جائے اور احکامات

پر عمل نہ کرے تو یہ عمل کافی نہیں ہو گا۔

مثال کے طور پر ایک بیمار، ڈاکٹر کے پاس جاتا ہے، ڈاکٹر سے

نحو لکھ دیتا ہے۔ اس میں لکھتا ہے کہ تمہیں یہ گولیاں پانچ دن کھانا ہوں

گی۔

مریض اس نفع کو بڑی عقیدت اور احترام سے لیتا ہے اور کسی

ذہبی فریضے کی طرح دن میں تین بار پڑھتا ہے لیکن اس نفع میں جو پیام

ہے اس پر عمل نہیں کرتا۔ وہ گولیاں نہیں کھاتا۔

کیا آپ سمجھتے ہیں کہ اس کی بیماری تھیک ہو جائے گی؟

لہذا نماز سے مکمل فائدے کیلئے آپ کو چاہیے کہ نماز میں دیے

جانے والے احکامات پر عمل کریں۔

یہی وجہ ہے کہ بعض افراد نماز تو پڑھتے ہیں مگر انہیں نماز سے وہ

فوائد حاصل نہیں ہوتے جو دوسروں کو ہوتے ہیں۔

ایسے لوگوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ سورہ ماعون میں فرماتا

۱۷  
 آسَءَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالرِّيَّنْ ۚ فَذَلِكَ الَّذِي  
 يَدْعُ الْيَتَمَ ۖ وَلَا يَحْضُرُ عَلَى طَعَامِ الْمُسْكِينِ  
 فَوَيْلٌ لِلْمُصْلِحِينَ ۗ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ  
 سَاهُونَ ۗ الَّذِينَ هُمْ يَرَاعُونَ ۗ وَيُمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ۗ

ترجمہ: ”بھلام نے اس شخص کو دیکھا جو (روز) جزا کو جتنا تباہ  
 ہے۔ یہ وہی (بدبخت) ہے جو میرم کو دیکھے دیتا ہے۔  
 اور فقیر کو کھانا کھلانے کیلئے (لوگوں کو) ترغیب نہیں  
 دیتا۔ تو ایسے نمازوں کی خرابی ہے۔ جو نماز کی طرف  
 سے غافل رہتے ہیں۔ جو ریا کاری کرتے ہیں۔ اور  
 برتنے کی چیزیں عاریت نہیں دیتے۔“

﴿سورة الماعون ۱۰۷، آیات ۱-۷﴾

یعنی بعض لوگ صرف دوسروں کو دکھانے کیلئے نماز پڑھتے ہیں  
 اور اللہ کو یہ دکھاوا پسند نہیں ہے۔

إِنَّ الْمُسْتَفْقِيْنَ يُخْدِيْنَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِيْعُهُمْ ۚ وَإِذَا قَاتَ  
 مُؤْمَنًا إِلَى الصَّلَاةِ قَامُوا كَسَالٍ لَا يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلَا يَدْرِيْ  
 كُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا

ترجمہ: ”بلashہ منافق لوگ اللہ کو دھوکا دیتے ہیں، وہ اس  
 چال کی ان کو سزا دینے والا ہے، اور جب وہ نماز کو

کھڑے ہوتے ہیں تو بہت کامی کے ساتھ کھڑے  
ہوتے ہیں، صرف آدمیوں کو دکھاتے ہیں، اور اللہ کا  
ذکر نہیں کرتے، مگر بہت ہی مختصر۔“

﴿سورة النسا آیت: 142﴾

یعنی منافقوں کی حمد و شکر کیلئے نماز نہیں پڑھتے ہیں بلکہ وہ صرف  
اور وہ کو دکھاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کا ذکر نہیں کیا کرتے  
ہیں۔

ہر مسلمان پر فرض ہے کہ وہ دن میں پانچ بار نماز ادا کرے۔ اس  
میں کوئی غنجائش نہیں ہے اور کسی کو اس فرض کی ادائیگی مخالف نہیں ہے۔  
جب حالتِ سفر میں ہوں تو توب بھی نماز کی ادائیگی لازمی ہے  
تاہم اس میں اللہ نے کبھی کی اجازت دی ہے یعنی مختصر نماز (قمر نماز)  
پڑھنے کا حکم ہے۔

قرآن پاک میں ارشاد ہے:

وَإِذَا أَضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَنِعَّسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ  
تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَاةِ إِنْ خَفْتُمْ أَنْ يَقْتِنَكُمُ الظَّيْنُ  
كُفُّرُوا إِنَّ الْكَافِرِينَ كَانُوا الْكُفَّارُ عَدُّاً لِّمُؤْمِنِينَ@

ترجمہ: ”اور جب تم زمین میں سفر کرو تو اس میں تم کو کوئی  
گناہ نہیں کرم نماز میں کمی کرو اگر تم کو اندیشہ ہو کہ  
کافر ہم کو پریشان کریں گے، بلاشبہ کافر تھمارے سکھے

و شکن ہیں۔“

(سورہ النسا آیت: 101)

یعنی دوران سفر آپ چار رکعت نماز کی بجائے دو رکعت نماز ادا کر سکتے ہیں۔ اس کے علاوہ نماز ظہر اور عصر اور نماز مغرب و عشاء کو آپ اکٹھا بھی کر سکتے ہیں۔ اللہ نے یہ دعایت اپنے بندوں کو دی ہے مگر نماز سے کوئی مستثنی نہیں ہے یہاں تک کہ میدان جنگ میں بھی نماز کی ادائیگی فرض ہے اور اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے مسلمانوں کو طریقہ بتایا ہے کہ میدان جنگ میں کس طرح نماز ادا کرنی ہے۔

قرآن پاک میں ارشاد ہے:

فَإِذَا الْكُنْتَ فِيْهِمْ فَاقْتُلْهُمْ اَصْلُوْهُمْ فَلَا تَتَّقْدِحْ كَلِيْفَةً فَمَنْ قَعَدَ وَلَيْسَ أَخْدُونَ  
أَسْلِحَتَهُمْ سَقِيَاً سَجَدُوا فَلَيْلَكُلُّ نُوَافِيْمُ وَرَأْيَكُلُّهُ وَلَيْلَكُلُّ طَالِبَةً اُخْرَى لَهُ  
يَصْلُوْهُ اَقْلِيْصَلُوْهُ اَمَعَكَ وَلَيْا خُدُّ وَاحْدَرْفُهُ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَذَلِلَيْنِ كَثَرُوا  
لَوْتَعْقُلُوْنَ عَنْ اَسْلِحَتِهِمْ وَأَمْتَغِيْلُهُمْ قَيْبِلُوْنَ عَلَيْكُمْ مَيْلَةٌ وَاحِدَةٌ وَلَا  
جُنَاحٌ عَلَيْكُمْ مِنْ كَانَ بِكُمْ اَذْوَى قِصْنَ مَظَيْرًا وَلَكُنْتُمْ مَرْضَى اَنْ تَصْعُوْا  
اَسْلِحَتَكُمْ وَخُدُّ وَاحِدَرْسَالَمُ اِنَّ اللَّهَ اَعْلَمُ بِالْكُفَّارِيْنَ عَدَّاً بِاً مَيْهِيْنَا

ترجمہ: ”اور جب آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) ان میں تشریف رکھتے ہوں پھر آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) ان کو نماز پڑھانا چاہیں تو ایک گروہ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کے ساتھ کھڑا ہو جائے اور دوسرا اختیار لے لے (خافت کرے) پھر

جب یہ سجدہ کریں تو یہ لوگ چیچھے ہٹ جائیں اور  
دوسرا گروہ جس نے ابھی نماز نہیں پڑھی، آ کر نماز ادا  
کرے آپ کے ساتھ اور یہ لوگ بھی اپنے بچاؤ کا  
سامان اور اپنے ہتھیار لے لیں، کافر یہ چاہتے ہیں  
اگر تم اپنے ہتھیاروں اور سامان سے غافل ہو جاؤ تو  
تم پر یک بارگی حملہ کر دیں، اور اگر تم کو بارش کی وجہ  
سے تکلیف ہو یا تم بیمار ہو جاؤ تو تم پر کوئی گناہ نہیں کہ  
اپنے ہتھیار اٹا رکھو، اور اپنا بچاؤ کرو، بلاشبہ اللہ نے  
کافروں کیلئے اہانت آمیزہ امہیا کر دی ہے۔

﴿سورة النسا 4، آیت: 102﴾

قرآن پاک میں سورہ البقرہ میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:  
**فَإِنْ خَغْتَمْ فِرْجَالًا أَوْ رُكْبَانًا فَإِذَا أَعْنَدْتَهُ فَأَذْكُرْ وَا**  
**اللَّهُ كَمَا عَلِمْتُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ**  
 ترجمہ: ”اگر تم کو خوف ہو تو تم خواہ بیدل ہو یا سوار ہو (جس  
 حال میں ہونماز پڑھو) جب تم پر سکون ہو تو تم اللہ کو  
 یاد کیا کرو جس طرح اللہ نے تم کو سکھایا ہے جو تم پہلے  
 نہیں جانتے تھے۔“

﴿سورة البقرہ 2 آیت: 239﴾

قرآن پاک کے مطابق جنگ، خطرات اور سفر کی حالتوں میں

بھی نماز کا حکم ہے۔

قرآن پاک میں اللہ سبحانہ و تعالیٰ فرماتے ہیں:

فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلَاةَ فَاذْكُرُوا اللَّهَ قِيمًا وَقُوَودًا وَعَلَى جُنُوْبِكُمْ فَإِذَا أَطْلَمْتُمُنَّمَ فَاقْتِمُوا الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوفًا ۝

ترجمہ: ”پھر جب تم نماز ادا کر چکو تو اللہ کی یاد میں لگ جاؤ، کھڑے بھی اور بیٹھے بھی اور لیٹے بھی، اور جب تم مطمئن ہو جاؤ تو نماز کو قاعدہ کے موافق پڑھو، بیٹک نماز مسلمانوں پر مقررہ اوقات پر فرض ہے۔“

﴿سورة النساء آیت: 103﴾

یعنی جگ کے میدان میں کھڑے ہو کر، بیٹھ کر، یا لیٹ کر بھی نماز ادا کی جاسکتی ہے۔ یہاں تک کہ اگر کوئی یہاں ہو اور بستر عالم پر دراز ہوتا سے لیٹ کر اشاروں سے نماز پڑھنے کا حکم ہے۔

سورۃ آل عمران میں ہے:

الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيمًا وَقُوَودًا وَعَلَى جُنُوْبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بِأَطْلَالٍ سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ۝

ترجمہ: ”جو کھڑے، بیٹھے، اور لیٹے ہو حال میں اللہ کو یاد

کرتے ہیں اور آسمانوں اور زمین کے بنانے میں ملک  
کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اے ہمارے رب! تو  
نے یہ سب بیکار یا بے فائدہ نہیں بنایا، تو پاک ہے  
ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچا۔

﴿سورة آل عمران: 3 آیت: 191﴾

”ایک بیمار شخص آنحضرت ﷺ کے پاس پہنچا  
اور عرض کی کہ وہ کس طرح نماز ادا کرے۔  
آپ ﷺ نے فرمایا کہ کھڑے ہو کر نماز ادا کرو  
ایسا نہیں کر سکتے تو بیٹھ کر نماز ادا کرو اور یہ بھی نہیں  
کر سکتے تو پھر لیٹ کر نماز ادا کرو۔“

﴿حج بخاری، باب 19، حدیث نمبر 218﴾

یعنی بیماری کی حالت میں بھی نماز چھوڑنے کی اجازت نہیں ہے  
اے کسی بھی صورت میں ادا کرنا لازمی ہے۔ یہاں تک کہ آپ اشاروں  
کے ساتھ بھی نماز ادا کر سکتے ہیں۔ نماز کی ادائیگی سے کسی طور چھوٹ نہیں  
ہے اور اس کیلئے کوئی عذر یا بہانہ نہیں ہے۔

قرآن پاک میں اللہ سبحانہ و تعالیٰ کا ارشاد پاک ہے:

**إِنَّمَا أَوْلَىٰ بِكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ  
يُقْبِلُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوَةَ وَهُمُ الْمُعْلَمُونَ**

ترجمہ: ”تمہارے دوست تو اللہ اور رسول کا رسول اور ایمان

والے لوگ ہیں، جو نماز پڑھتے ہیں، زکوٰۃ دیتے ہیں  
اور اللہ ہی کے آگے گھٹتے ہیں۔“

﴿سورة المائدہ: 55 آیت: 55﴾

”آپ ﷺ نے فرمایا کہ یوم حساب انسان کے  
اعمال میں سے سب سے پہلے جس چیز کی بابت  
پوچھا جائے گا وہ نماز ہے۔“

﴿سن ابو داؤد، جلد اول، کتاب الصلوٰۃ،

باب 300 حدیث نمبر 863﴾

اللہ سبحانہ و تعالیٰ بندے سے سب سے پہلے نماز کا سوال کریں

گے۔

”ایک مسلمان اور مشرک و کافر کے درمیان فرق نماز ہے۔“

﴿صحیح مسلم شریف، جلد اول، کتاب العقیدہ،

باب 36 حدیث نمبر 146﴾

”ایک مومن اور کافر کے درمیان فرق صرف نماز کی  
ادائیگی ہے۔“

﴿سن ابو داؤد شریف، جلد سوم، کتاب السنّۃ،

باب 1691 حدیث نمبر 4661﴾

ان احادیث پاک کی رو سے ہر وہ شخص جو تارک نماز ہے یا نماز

کو نظر انداز کرتا ہے وہ کافر کے مثالی ہے۔ سورہ مدثر میں ہے کہ ال جنت

دوزخیوں سے پوچھیں گے کہ انہیں کس پیز نے دوزخ میں داخل کر دیا۔

**قَالُواَهُنَّكُمْ مِنَ الْمُصَلِّيْنَ هُوَ لَمْ نَكُنْ نُطْعَمُ  
الْمُسِكِيْنِ هُوَ كُنَّا مُخْرُجُ مَعَ الْغَايِبِيْنَ هُ**

”وہ بولیں گے تمہاریں پڑتے تھے اور مسکین کو کھانا  
نہیں کھلاتے تھے اور ہم کافروں سے مل کر حق سے  
انکار کرتے تھے۔“

﴿سورة المدثر 74، آیات 43-45﴾

**وَلَنْسِكِنْنَكُمُ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ هُمْ ذَلِكَ لَسَنْ  
خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدًا**

ترجمہ: ”اور ان کے بعد تم کو ہم اسی زمین میں آباد کریں  
گے، یہ اس کے لئے ہے جو میرے سامنے کھڑے  
ہونے سے ڈرے اور میری وعدے ڈرے۔“

﴿سورة ابراہیم 14 آیت 14﴾

یہ توفیق نماز کی انتہائی خوبصورت دعا ہے اور اس سے یہ بھی  
ظاہر ہوتا ہے کہ نماز اللہ کی رحمت، نعمت اور کسی تحریک سے کم نہیں ہے۔

اسی طرح سورہ بقرہ میں ہے:

**وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا أَنْتَ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَفِي  
الْآخِرَةِ حَسَنَةٌ وَقَنَا عَدَابَ النَّاسِ ه**

ترجمہ: ”اور بعض اس طرح دعا کرتے ہیں کہ اے ہمارے

رتب تو ہمیں اپنی نعمت سے اس دنیا میں بھی نواز  
دے اور آخرت میں بھی اپنی مہربانی سے عطا فرماء اور  
دوزخ کے عذاب سے بھی نجات دے۔“

﴿سورة البقرة 2 آیت: 201﴾

میں سورہ الانعام کی ان آیات کے ساتھ اپنی گفتگو کا اختتام کروں

گا۔

**قُلْ إِنَّنِي هَدَيْنِي رَبِّي إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ هُدًى لِّمَا قَدَّمَ مُلَّهُ  
إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿٢٠١﴾**

ترجمہ: ”آپ کہہ دیں کہ میرے رب نے مجھ کو ایک ہی  
سیدھا راستہ بتایا ہے کہ وہ ایک دین ہے مضبوط، جو  
ابراہیم کا طریقہ ہے جس میں کوئی بھی غیبی نہیں ہے، اور  
وہ مشرکین میں سے نہ تھے۔ آپ کہہ دیں کہ بلاشبہ  
میری نماز میری ساری عبادت میرا جینا، اور میرا  
مرنا، یہ سب کی سب اللہ کیلئے ہیں جو سارے  
جہانوں کا مالک ہے۔“

﴿سورة الانعام 6، آیات 161-162﴾

**وَآخِرُ دُعَوَانَا عَنِ الْحَمْدِ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمَاءِ ط**

# نماز اور جدید نس

﴿سوال و جواب کام مرحلہ﴾

## ڈاکٹر محمد نائیک:

جزاكم اللہ خیر! اب ہم بلا تاخیر سوال و جواب کے مرحلے کا آغاز کرتے ہیں تاکہ آج کی اس تقریب کے محدود وقت سے زیادہ سے زیادہ استفادہ کیا جاسکے۔ سوال و جواب کے مرحلے میں ہمیں قواعد و خواص اپنی پابندی کرنا ہو گا۔

سوالات صرف نماز کے حوالے سے کیے جائیں اور موضوع سے بہت کر سوال کرنے سے گریز کیا جائے۔ جو سوال موضوع سے متعلق نہیں ہوں گے ان کا جواب نہیں دیا جائے گا۔

سوال مختصر، واضح اور موضوع سے متعلق کریں۔ ایک وقت میں ایک ہی سوال پوچھا جاسکتا ہے۔ دوسرے سوال کیلئے آپ کو دوبارہ لائیں کر سے پر جانا ہو گا اور اپنی باری پر سوال کرنا ہو گا۔

آڈیو ریکارڈ میں تین ماہیک موجود ہیں۔ میرے دائیں اور بائیں جانب تشریف فرماء حضرات کیلئے دو اور ایک ماہیک مستورات کیلئے ہے۔ سوال کرنے کیلئے ماہیک کے پیچھے قطار میں کھڑے ہو جائیں اور اپنی باری

آنے پر سوال کریں۔ لب کشائی اسی وقت کریں جب مائیک بردار مائیک آپ کے ہاتھ میں دے دے۔ تحریر یہ سوالات اور چنوں کو اس کے بعد ترجیح دی جائے گی۔ آپ اطراف میں موجود رضا کاروں سے سلپ لے کر سوال تحریر کر سکتے ہیں۔

سوال کرنے سے پہلے اپنا نام اور پیشہ ضرور بتائیں۔ ہر مائیک پر ایک سوال ہو گا اور یہ سلسلہ کلاک وائز چلتا رہے گا۔

سب سے پہلے بہنوں سے درخواست ہے کہ وہ سوال کریں!

سوال: میرا نام وحیدہ خان ہے میں بلی ایڈ ہوں اور میرا سوال ہے کہ مسلمان عربی میں ہی نماز کیوں ادا کرتے ہیں ہے وہ سمجھنہ سکتے، وہ نماز کو علاقائی اور متقاضی زبان میں کیوں ادا نہیں کر سکتے؟

### ڈاکٹر ذاکر نائیک:

بہن نے سوال کیا ہے کہ اکثر مسلمان عربی سے ناولد ہیں تو علاقائی اور متقاضی زبانوں میں نماز پڑھنے کو ترجیح دینی چاہیے، کیا یہ بہتر نہیں ہو گا؟

میری بہن! بالفرض اگر میں اس بات کی تائید کروں اور آپ سے اتفاق کروں کہ ہمیں علاقائی زبانوں میں نماز ادا کرنی چاہیے۔ بسمی میں چند لوگ کہیں گے کہ نماز اگر یہ میں پڑھنی

چاہیے۔ چند اردو اور چند ہندی کو ترجیح دیں گے۔ کچھ گجراتی میں ادا کرنا پسند کریں گے۔ اس سے بڑی متفاہ صورت حال جنم لے گی۔ اگر ہم یہ کہیں کہ مسجد نمبر ایک میں انگریزی میں نماز ادا کریں گے۔ مسجد نمبر 2 میں نماز اردو میں ادا کی جائے گی۔ مسجد نمبر 3 میں ہندی میں نماز پڑھائی جائے گی۔ مسجد نمبر 4 میں گجراتی میں نماز ہوگی اور اسی طرح دیگر زبانوں میں بھی یہ سلسلہ چلے گا۔

اس سے ایک بار پھر جگہ پیدا ہوں گے، کچھ کہیں گے کہ مسجد نمبر ایک میں جہاں انگریزی میں نماز ہوتی ہے وہاں فلاں صاحب کا ترجمہ پڑھانا چاہیے۔ کچھ کہیں گے کہ پٹھمال کا ترجمہ ہونا چاہیے، کچھ کہیں گے مولانا عبدالماجد دریا آبادی کا ترجمہ پڑھیں، یا ذاکرہ محمد حسن خان کا ترجمہ پڑھیں۔ مختلف تراجم پڑھائیں گے اور اس سے شورش برپا ہوگی۔

اگر ایک ترجمے پراتفاق ہو سمجھی جائے تو یہ ترجمہ انسانی کام ہے۔ یہ کسی طور پر بھی کلام اللہ کا تبادل نہیں ہو سکتا۔ نبی کریم ﷺ کے الفاظ کا صحیح تبادل نہیں ہو سکتا۔ نیز ترجمے میں غلطیاں بھی ہو سکتی ہیں۔ ان غلطیوں سے اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی ناراضی مولیے کا اندر یہ سمجھی ہو سکتا ہے۔

مثال کے طور پر مسجد نمبر 2 میں جہاں اردو میں نماز پڑھی جاری ہے اور امام صاحب سورۃ القمان ۱۳۱ آیت نمبر ۳۴ پڑھتے ہیں اور اس کا اردو ترجمہ کرتے ہیں تو یہ ترجمہ عربی سے مختلف ہے اور اس میں جنس کا جو لفظ بیان ہوا ہے وہ وہاں موجود نہیں ہے۔ بہت سے الفاظ اردو متوجہین نے اسی انداز میں استعمال کیے ہیں اور اصل متن سے ان کا تعلق نہیں ہے۔

اب اگر ایک ڈاکٹر نماز پڑھ رہا ہے تو وہ سوچے گا یہ کس حرم کی عبادت ہے کہ اللہ کے سوا کوئی بھی حکم مادر میں پچے کی جنس کو نہیں جانتا۔ آج کل اخراجون گرانی وغیرہ سے ہمیں ابتدائی مرحل میں پچے کی جنس کا علم ہو جاتا ہے۔ ان وجوہات کی بنا پر آپ نماز میں صرف ترجمہ نہیں پڑھ سکتے۔ اگر آپ ایسا کریں گے تو اس سے غلطی کا امکان ہے جو اللہ سبحانہ و تعالیٰ یا اس کے رسول ﷺ کی جانب منسوب ہوگی اور اس سے نماز پڑھنے والا گناہ کا مردحک بھرے گا۔ نیز ترجمہ عربی آیات کا مکمل متن بیان نہیں کر سکتا۔ اس سے کسی حد تک معانی کا علم ہوتا ہے اور انسان غور و فکر کر سکتا ہے۔

مثال کے طور پر انسان کو سفر بھی در پیش ہوتا ہے اور اگر ایک انسان فرانس چلا جاتا ہے جہاں نماز فرخچ میں ادا ہو رہی ہے، فطری طور پر اذان بھی فرانسیسی میں ہونی چاہیے۔ اب وہ

اُن جو فرائس گیا ہے اذان کے وقت شش در ہو کر سوچے کا  
ک کوئی باؤ از بلند آخ کہہ کیا رہا ہے۔ اب مسجد میں امام صاحب  
فرج میں نماز ادا کر رہے ہیں اور نووار و پریشان ہے کہ یہ نماز  
پڑھ رہے ہیں یا فرج میں کچھ اور بیان کر رہے ہیں۔ لہذا اگر  
نماز عربی میں ہو تو میں اگر جرمی جاؤں، فرائس جاؤں یا جیتن  
چلا جاؤں۔ یا دُنیا کے کسی بھی خطے میں چلا جاؤں جب نماز  
پڑھوں گا تو مجھے علم ہو گا کہ میں کیا پڑھ رہا ہوں اور اس کا مطلب  
کیا ہے۔

عربی میں اذان پوری دُنیا کے مسلمانوں کا یہ الاقوامی تردد اور  
پہچان ہے۔ ایک مسلمان کا تعلق خواہ دُنیا کے کسی بھی حصے یا خطے  
سے ہو وہ اذان کا مشہوم اچھی طرح جانتا ہے۔

میری بہن! اس ملکے کا بہترین حل یہ ہے کہ مسلمانوں کو قرآن  
پاک کی زبان سیکھنا چاہیے۔ اگر ہم عربی نہیں جانتے تو ہمیں کم  
از کم اس زبان میں اس کا ترجمہ ضرور آنا چاہیے جسے ہم اچھی  
طرح بول اور سمجھ سکتے ہیں۔ اس سے ہمیں نماز کے فوائد سے  
ستفید ہونے کا موقع ملے گا۔

امید ہے کہ سوال کا جواب ہوا۔

**سوال:** مسلمان ہٹ پرستی کے خلاف ہیں تو پھر خود کعبہ کی طرف رُخ  
کر کے اس کے سامنے کیوں جھکتے اور عبادت کرتے ہیں؟

## ڈاکٹر فدا کرنا نیک:

بھائی نے سوال کیا ہے کہ جب اسلام نبوں کی پرتش سے منع کرتا ہے تو پھر مسلمان کعبہ کی پوجا کیوں کرتے ہیں اور اس کی طرف رُخ کر کے نماز کیوں ادا کرتے ہیں؟ یعنی ان کے کہنے کا مقصد یہ ہے کہ ہم بہت بڑے بُت پرست ہیں۔

ہم مسلمان کعبہ کی طرف رُخ کر کے نماز پڑھتے ہیں۔ کعبہ ہمارا قبلہ یعنی سمت ہے۔ ہم کعبہ کی پوجا نہیں کرتے بلکہ کعبہ کی سمت روکوں وجود کرتے ہیں۔ یہ کہنا کہ مسلمان دورانی نماز کعبہ کی عبادت کرتے ہیں بالکل غلط ہے۔ نیز یہ بات قرآن و حدیث میں بھی موجود نہیں ہے۔ کوئی ایک مسلمان بھی کعبہ کی عبادت نہیں کرتا یا کعبہ کے ذریعہ اللہ کی عبادت نہیں کرتا۔ اسلام میں یہ چیز بالکل منوع ہے۔ نماز میں ہم صرف اور صرف ایک اللہ کی عبادت کرتے ہیں۔ اللہ کے سوا کسی کی عبادت نہیں کرتے۔

اسلام اتحاد و یگانگت پر یقین رکھتا ہے اور اللہ تعالیٰ قرآن پاک میں فرماتا ہے:

قَدْ نَرَى تَقْلِبَ وَجْهَكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُولَّنَاكَ قَبْلَهً تَرْضَهَا  
فَوَلَّ وَجْهَكَ شَطَرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ

فَوَلُوا وَجْهَكُمْ شَطَرَةً وَلَا يَنْدِينَ أُولُوا الْكِتَابَ  
لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ أَرْبَهُمْ وَمَا اللَّهُ  
يُغَافِلُ عَنِ الْعَمَلِ

ترجمہ: ”ہم تمہارے چہرے کا بار بار آسمان کی طرف اٹھنا  
و دیکھ رہے ہیں، اسلئے ہم تم کو اسی قبلہ کی طرف جس کو  
تم پسند کرتے ہو منہ کرنے کا حکم دیں گے کہ اپنا چہرہ  
نمایا میں مسجد حرام کی طرف کیا کرو، اور تم سب جہاں  
بھی موجود ہو اپنے چہروں کو اسی کی (یعنی مسجد حرام  
ہی کی) جانب کیا کرو اور اہل کتاب بھی یقیناً جانتے  
ہیں کہ حکم بالکل صحیح اور ان کے رتب کی طرف سے  
ہے اور اللہ ان کی تمام کارروائیوں سے باخبر ہے، اور  
خوب جانتا ہے۔“

﴿سورة البقرة 2 آیت: 144﴾

کعبہ ہمارا قبلہ اور سمت ہے اور ہم اتحاد پر یقین رکھتے ہیں۔ اگر  
ہم نماز ادا کرنا چاہتے ہیں تو کسی سمت میں منہ کریں گے۔ بعض  
شمال کی طرف، جنوب، مغرب یا پھر مشرق کی طرف منہ کریں  
گے۔ لہذا اتحاد کیلئے ہم سب ایک سمت رُخ کر کے نماز ادا  
کرتے ہیں جو کعبہ کی سمت ہے۔

یہ ہمارا قبلہ ہے ہم سب اس کی طرف رُخ کرتے ہیں۔

جب مسلمانوں نے دنیا کا نقش کھینچا تو پہلا نسخہ 1154ء میں  
الا در سکی تھا، اس نے سب سے اوپر جنوبی قطب اور نیچے شمالی  
قطب رکھا اور کعبہ درمیان میں آگیا۔ پھر اہل مغرب نے نقشہ  
بنایا تو انہوں نے نقشہ کی اوپر والی سمت کو نیچے اور نیچے والی سمت  
کو اوپر کر دیا یعنی اب شمالی قطب اوپر اور جنوبی قطب نیچے آگیا  
لیکن الحمد للہ کعبہ پھر بھی درمیان میں رہا۔

لہذا اگر مسلمان شمال میں ہیں تو اپنا رخ جووب کی طرف کرتے  
ہیں اگر جنوب میں ہیں تو اپنا رخ شمال کی طرف کرتے ہیں۔  
اگر مشرق میں ہوں تو مغرب کی طرف اور مغرب میں ہوں تو  
مشرق کی طرف رُخ کرتے ہیں۔ یہ ہمارے مرکزی نکتہ ہے۔

جب ہم حج یا عمرے کیلئے مکہ تک رسہ جاتے ہیں اور عمرہ یا حج کے  
دوران کعبہ کا طواف کرتے ہیں تو ایسا اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے حکم  
سے کرتے ہیں مگر منطقی طور پر میرا خیال ہے کہ چونکہ ہر دائرہ  
ایک سمت یا محیط رکھتا ہے۔ جو یہ اشارہ دیتا ہے کہ اللہ صرف  
ایک ہے۔ تمام چکر یا دائرے ایک ہی مرکزی نقطے کے گرد  
گھومتے ہیں اور یہ مرکزی نقطہ اللہ کی وحدائیت کا اشارہ ہے۔  
اسٹے یہ کہنا کہ مسلم اپنے آن دیکھے اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی عبادت  
ایک تکمیل یا ٹھکل کے ذریعے کرتے ہیں، مگر اس فلسفہ ہے۔  
اس کا سب سے بہترین جواب خلیفہ روم حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ

نے دیا۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے کعبہ میں حجر اسود کے بارے میں فرماتے ہوئے کہا:

”تم صرف ایک پھر ہو، جو مجھے نہ تو فتح دے سکتے ہو اور نہ کوئی نقصان پہنچا سکتے ہو، اگر میں نے نبی کریم ﷺ کو تمہیں چھوٹے اور بوس دیتے ہوئے شدیکا ہوتا تو میں کبھی تمہیں ہاتھ نہ لگاتا اور نہ بوس دیتا۔“

﴿صحیح بخاری شریف، جلد دوم، کتاب الحج،

باب 56 حدیث نمبر 675﴾

اس حدیث سے ظاہر ہوتا ہے کہ مسلمان کعبہ کی پرستش نہیں کرتے۔ اس کی ایک اور مثال جو شافعی جواب بھی ہے، فتح مکہ کے دوران کعبہ کی چھت پر اذان ہے۔ اس کعبہ کی چھت پر جس کے اندر بتوں کے پچار یوں نے ان گنت بت سجارت کئے تھے۔ یہ اس بات کی علامت ہے کہ اس روز سے کسی بت پرست یا بت کی کوئی اہمیت نہیں رہ گئی تھی۔

سوال: میرا نام ارشاد ہے اور میں کمپیوٹر اجینٹرنسی میں فائیل ایمیڈ کا طالب علم ہوں۔ میرا سوال ہے کہ آپ اس غیر مسلم کو کیا جواب دیں گے جس کا کہنا ہے نماز دراصل جمناسٹک کی ہی ایک مخل

؟

## ڈاکڑہ اکرنا یک:

بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ اس غیر مسلم کو آپ کیا جواب دیں  
گے جو صلوٰۃ کو جناسک کی ایک شکل قرار دیتا ہے۔ یعنی کفر  
ہونا، جھکنا، اور بیٹھنا اس کے نزدیک جناسک ہے لیکن  
درحقیقت ایسا ہر گز نہیں ہے اور یہ مادی اور جسمانی فوائد کی کوئی  
ورزش نہیں ہے۔

میرے بھائی!

نماز اور جناسک میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔ ان میں  
بعد مشرقین ہے۔ دوتوں کے مقاصد میں تضاد ہے۔

نماز میں جسم اور روح کی اصلاح ہوتی ہے۔

جناسک سے صرف جسمانی فوائد حاصل ہوتے ہیں۔

نماز میں ذہنی سکون اور تسکین حاصل ہوتی ہے۔

جناسک میں ذہنی و روحانی تسکین نہیں ہوتی۔

نماز میں تمام حرکات سبک ہوتی ہیں اور کسی قسم کا جھکایا اچھل  
کو نہیں ہوتی۔

جناسک میں اچھل کو دہوتی ہے۔

نماز کے بعد سستی اور ہوجاتی ہے۔

جناسک کے بعد تھکاوت ہوجاتی ہے۔

- نماز کے بعد آپ کام کی تو انہی محسوس کرتے ہیں۔
- جمناسٹک کے بعد کام کرنے کے بعد جیسی تکان طاری ہو جاتی ہے۔
- نماز ہر عمر کا فردادا کر سکتا ہے۔
- جمناسٹک ہر عمر کا فردادا کر سکتا۔
- نماز میں آپ آزاد ہوتے ہیں۔
- جمنازیم میں ناک کے ذریعے سانس لینا پڑتا ہے۔
- نماز میں کسی قسم کے آلات کی ضرورت نہیں ہوتی۔
- جمناسٹک میں مختلف آلات استعمال کیے جاتے ہیں۔
- نماز میں معاشرتی اقدار بھی اخوت، باہمی تعاون، ہمدردی اور اتحاد فروغ پاتے ہیں۔
- جمناسٹک میں سماجی اقدار کی ترقی نہیں ہوتی۔
- نماز نیکی اور صراط مستقیم کی ہدایت دیتی ہے اور اچھا انسان بناتی ہے۔
- جمناسٹک کسی کو اچھا انسان نہیں بناتی۔
- نماز میں اللہ تعالیٰ کی خوشنودی اور ہدایت طلب کی جاتی ہے۔
- جمناسٹک میں اگر اسی طرح کا انداز اختیار کر بھی لیا جائے تو وہ نماز نہیں بن سکتی۔
- نماز میں اللہ کا شکر ادا کیا جاتا ہے، اس کی براہی بیان کی جاتی

۔۔۔

جنساںک میں اسی کوئی چیز نہیں ہوتی۔

سوال: السلام علیکم جماں امیر انام تبسم ہے، میرا سوال ہے کہ اللہ تعالیٰ ہم سے اپنی تعریف کیوں کرواتا ہے اور اس سے اسے کیا فائدہ ہوتا ہے؟

### ڈاکٹر ذاکرنا نیک:

بہن نے سوال پوچھا ہے کہ اللہ سبحانہ تعالیٰ ہم سے اپنی تعریف کیوں کرواتا چاہتا ہے اور اس سے اسے کیا فائدہ ہوتا ہے؟  
بہن! جب ہم اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی تعریف کرتے ہیں اس کی حمد و شان بیان کرتے ہیں، مثلاً جب ایک شخص کہتا ہے، اللہ اکبر، اللہ سب سے بڑا ہے، تو وہ اللہ تعالیٰ کو مزید بڑائیں کرتا۔ اللہ تو پہلے ہی عظیم ہے۔ آپ لاکھوں مرتبہ اللہ اکبر کہیں یا نہ کہیں، اللہ سب سے بڑا ہے اور رہے گا۔ ہم اللہ کی تعریف اللہ کے فائدے کیلئے نہیں کرتے اور اس کا جواب قرآن پاک میں دیا گیا ہے۔

يَا إِيَّاهَا النَّاسُ أَنْتَمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ۝

ترجمہ: ”لوگو! تم اللہ کے محتاج ہو اور اللہ بے نیاز خوبیوں

والا ہے۔

(سورۃ الغاطر: 35 آیت 15)

لہذا اللہ سبحانہ و تعالیٰ ہم سے اپنے فائدے کیلئے نہیں بلکہ  
ہمارے فائدے کیلئے اپنی تعریف اور حمد و شنایان کرانا چاہتا  
ہے۔

مثال کے طور پر ہم اس شخص کی نصیحت پر عمل کرتے ہیں جو مشہور  
اور داشتہ ہو۔ ہم اس شخص کی نصیحت پر ہرگز عمل نہیں کرتے جو  
ہمارے لئے ناواقف ہو اور عقل و دانش سے بے بہرہ ہو۔ لہذا  
ہم اللہ تعالیٰ کی حمد و شنا اس لئے بیان کرتے ہیں تاکہ ہم خود کو  
مطمئن کر سکیں اور جان لیں کہ وہی عظیم دانش والا ہے۔ عظیم  
بے قوی ہے۔

جب ہم اللہ سبحانہ و تعالیٰ کو سب سے بڑا اور عظیم مان لیتے ہیں تو  
ہمیں اس کی ہدایات کی پیروی کرنی چاہیے۔ سبکی وجہ ہے کہ  
سورۃ فاتحہ سے ہر نماز میں ہمارا بار پڑھا جاتا ہے اس کی پہلی چار  
پانچ آیات میں اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی تعریف ہے۔

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ**

اللہ کے نام سے شروع، جو براہم بریان اور نہایت رحم کرنے والا ہے۔

**الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ**

ب تعریفیں اللہ ہی کیلئے ہیں۔ جو تمام جہاںوں کا پائے والا ہے۔

## الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ

جو بڑا مہربان اور نہایت رحم والا ہے۔

## مَلِكُ يَوْمَ الدِّينِ

جو مالک ہے روز جزا کا۔

## إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ

ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور مجھے ہی سے مدد طلب کرتے ہیں۔

لہذا ہم اللہ تعالیٰ کی تعریف بیان کر کے خود کو مطمئن کرتے ہیں

کہ صرف یہی ذات ہے جو ہماری مدد کر سکتی ہے۔ اس کے بعد

ہم سورہ فاتحہ کی آخری آیات پڑھتے ہیں۔

## إِهْدِنَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ

تو یہیں سیدھا راستہ دکھا۔

## صَرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ

ان لوگوں کا راستہ جن پر تم نے انعام کیا

## غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ

نہ ان لوگوں کا راستہ جن پر تیرا غصب ہوا اور نگران گرا ہوں کا۔

اس طرح ہم اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی تعریف کرتے اور اس سے مدد

ما لگتے ہیں۔ نیز یہیں علم ہوتا ہے کہ جو کچھ بھی مانگنا ہے اسی سے

مانگنا ہے اور وہی سب سے بہتر عطا فرمانے والा ہے۔ وہی سب

سے بہتر فرمخت فرمانے والा ہے۔ اس کے بعد ہم اس سے

مد مانگتے ہیں اور اس سے ہدایت طلب کرتے ہیں۔ اس سے  
ذعا کرتے ہیں کہ وہ ہمیں سیدھی راہ پر چلائے اور اپنے انعام  
یافتہ بندوں کے نقش قدم پر چلنے کی توفیق عطا فرمائے اور گراہ  
لوگوں اور شیطان کے نقش قدم پر چلنے سے محفوظار کئے۔  
فرض کریں کہ ایک شخص دل کا مریض ہے اور اسے ایک اپنی  
شخص کوئی مشورہ دیتا ہے، اب سوچیں کہ وہ شخص اس کے  
مشورے پر عمل کرے گا اس بارث اپیشلت کے مشورے پر  
عمل کرے گا جو شہور ہے اور وہ اسے جانتا بھی ہے؟  
فطری بات ہے کہ وہ بارث اپیشلت کے مشورے پر عمل  
کرے گا۔ یہی وجہ ہے کہ ہم اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی تعریف کرتے  
ہیں اور اسی سے مدد مانگتے ہیں لیکن صرف تعریف کرنا کافی نہیں  
ہے۔

قرآن پاک میں ارشادِ ربیٰ ہے:

**فَلْ لَوْكَانَ الْبَحْرُ مَنَّا دَالْجَاهِتِ رَبِّيْ لَنْفَدَ الْبَحْرُ قَبْلَ  
أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَتُ رَبِّيْ وَلَوْ جِئْنَا بِيُشْلِهِ مَدَدًا⑤**

ترجمہ: "آپ فرمادیجئے، کہ اگر میرے رب کی باتیں لکھنے  
کیلئے سمندر سیاہی ہو تو سمندر ختم ہو جائے گا، پہلے  
اس کے کہ میرے رب کی باتیں ختم ہوں اگرچہ اس  
سمندر کی طرح ایک اور سمندر اس کی مدد کو ہم لے

آئیں۔“

﴿سورة الکافی: 18 آیت: 109﴾

یعنی اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی تعریف کیلئے اگر سمندروں کو روشنائی بنا جائے، دنیا بھر کی مخلوقات، چند، پرند، انسان، حیوان، درندے اور خزندے اور جنات لکھنا شروع کر دیں، نسلوں کی نسلیں اس عمل میں ختم ہو جائیں، سمندر خشک ہو جائیں مگر اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی تعریف ختم نہیں ہو گی۔

اسی طرح سورۃلقمان میں اللہ سبحانہ و تعالیٰ کا ارشاد پاک ہے:

**وَلَوْاَنَّ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلَاهُمْ وَالْبَحْرُ  
يَمْدُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتْ  
كَلِمَتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ**

ترجمہ: ”اور اگر ایسا ہو کہ زمین کے تمام درخت قلم ہوں اور سمندر سیاہی ہو، اس کے بعد اور سات سمندر سیاہی بن جائیں تو بھی اللہ کی باقی میں ختم نہ ہوں، بلکہ اللہ زبردست حکمت والا ہے۔“

﴿سورةلقمان 31 آیت 27﴾

اب انسان حتیٰ بھی تعریف کرتا ہے وہ ناکافی ہے۔ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی تعریف کا پورا حق کسی طور ادا نہیں کیا جاسکتا۔ اللہ سبحانہ و تعالیٰ ہمیں اپنی عبادات کا حکم دیتا ہے تو اس میں اللہ سبحانہ و تعالیٰ

کافائدہ نہیں بلکہ یہ ہمارے فائدے کیلئے ہے اور اس لئے ہم اللہ سبحانہ و تعالیٰ عظیم، سب سے بڑا، سب سے علیم، سب سے زیادہ رحیم، سب سے زیادہ کریم، سب سے زیادہ فہیم مانتے ہیں۔ اس سے مدد طلب کرتے ہیں۔ اس سے ہدایت مانکتے ہیں۔ اس سے نیکی کی توفیق مانگتے ہیں۔ اپنی حاجات اسی کے سامنے پیش کرتے ہیں۔ مصائب میں اسی کے سامنے گزر گزاتے ہیں اور خوشحالی میں اسی کا شکر ادا کرتے ہیں اور اسی سے صراطِ مستقیم پر چلنے کی ہدایت طلب کرتے ہیں۔

**سوال:** السلام علیکم ذاکر صاحب! میراثام جہانگیر ہے اور میرا سوال ہے کہ اگر میرے دفتری اوقات مجھے وقت پر نماز پڑھنے کی اجازت نہیں دیتے تو مجھے کیا کرنا چاہیے؟

### ڈاکٹر ذاکر نائیک:

بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ اگر ان کے دفتری اوقات د معمولات انہیں وقت پر نماز ادا کرنے کی اجازت نہیں دیتے تو انہیں کیا کرنا چاہیے؟

اگر آپ روزانہ پانچ وقت کی نمازوں کا چائزہ لیں تو دفتری معمولات فجر اور عشاء کی نماز پر اثر انداز نہیں ہوتے۔ اسی طرح نمازِ مغرب کا بھی یہی معاملہ ہے۔ اب باقی رہ گئی نمازِ ظہر

تو اسے آپ لنج بریک کے دوران ادا کر سکتے ہیں۔ یہ وقت عام طور پر اس نماز کے قریب ہی ہوتا ہے۔ اس کے بعد نمازِ عصر آتی ہے۔ ویسے تو اکثر دفاتر اس وقت تک آف ہو جاتے ہیں لیکن اگر ایسا نہیں ہے تو آپ اپنے افریقا متعلقہ فرد سے 10 منٹ کی درخواست کریں۔ اس دوران آپ نماز ادا کر لیں۔ اکثر مسلمان نماز کیلئے وقت کی درخواست کرنے سے خائف ہوتے ہیں لیکن دوسرے کاموں کیلئے بے وحہ ک درخواست کر لیتے ہیں۔ سالگرہ، پینک، شادی اور دیگر تقریبیات کیلئے تو درخواست پیش کر دی جاتی ہے۔ کبھی ہسپتال جاتا ہے، نمازِ جنازہ ادا کرنی ہے تو درخواست پیش کی جاتی ہے مگر نماز کیلئے چند منٹ کی درخواست کو غاریب ہجھا جاتا ہے۔

اس صورت حال میں اکثر مسلمانوں کا روتیہ معدودت خواہاں ہوتا ہے۔ میرا تجربہ ہے کہ اگر آپ کا افسر غیر مسلم بھی ہو تو وہ آپ کو نماز کیلئے ضرور وقت دے گا۔ لیکن اس کیلئے آپ کو شائگی سے درخواست کرنا ہوگی۔ جب اجازت مل جاتی ہے تو بعض افراد نماز کی ادائیگی میں نصف گھنٹے سے زائد وقت صرف کرتے ہیں اور نماز کی ادائیگی کیلئے ذور کی مسجد میں جاتے ہیں۔ اب افریقا حاکم سوچنے لگتا ہے کہ وہ نماز کیلئے گئے تھے یا کسی رسیتوران میں چلے گئے تھے۔ اب نزدیکی مسجد میں نماز ادا کرنے میں کوئی

قباحت نہیں ہے لیکن بالفرض اگر قریب میں کوئی مسجد نہیں ہے تو  
آپ دفتر میں بھی نماز ادا کر سکتے ہیں۔ آپ اپنے دفتر میں ایک  
مصلی رکھ لیں اور وقت پر نماز ادا کر لیں۔

نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے:

”زمین کو میرے لئے اور میرے پیروکاروں کیلئے  
مسجد بنادیا گیا ہے۔“

(صحیح بخاری شریف، جلد اول، کتاب اصلوۃ،

باب 56 حدیث نمبر 429)

اس کا مطلب یہ ہے کہ جس وقت اور جہاں بھی نماز کا وقت ہو  
اللہ تعالیٰ کی پاک زمین پر رکوع و وجود کرو۔ اسی طرح دفتر میں  
بھی آپ ایک صاف سترہ جگہ تلاش کریں اور وہاں نماز ادا  
کر لیں۔ وقت کی قلت کے پیش نظر فرض نماز ادا کریں۔ اس  
وقت نو افل وغیرہ چھوڑ دیں۔ سنت موعودہ ادا کریں جو لازمی  
ہیں۔ بعض لوگ جب نماز کیلئے کھڑے ہوتے ہیں تو وہ سامنے  
گلی ہوئی تصاویر کو والٹا دیتے ہیں یا ان پر کپڑا ڈال کر نہیں  
ڈھانپ دیتے ہیں۔ اگر یہ تصاویر نماز میں رکاوٹ ڈال رہی  
ہیں تو کیا یہ ضروری ہے کہ آپ اسی کمرے میں نماز ادا کریں۔  
آپ اس کی بجائے کسی اور کمرے، برآمدے یا محکم میں بھی تو  
نماز ادا کر سکتے ہیں۔

ای طرح بعض لوگ وفات میں باجماعت نماز شروع کر دیتے  
ہیں اگرچہ اس میں مضاائقہ نہیں لیکن اگر فرد افراد نماز ادا کری  
جائے تو شاید دوسروں کو محسوس بھی نہ ہو۔  
”دو آدمی بھی باجماعت نماز ادا کر سکتے ہیں۔“

﴿ صحیح بخاری، جلد اول، باب 35 حدیث نمبر 627 ﴾

اہذا آپ چند آدمی ایک طرف ہو کے نماز پڑھ لیں اور دیگر  
افراد کے دفتری معمولات کو متاثر نہ کریں۔ اگر ایک شخص دفتر  
میں صحیح طریقے سے کام نہیں کرتا بلکہ کام چور ہے تو لوگ اس  
کے نماز پڑھنے پر معرض ہوں گے اور اسے نماز کا وقفہ دینے  
میں متامل ہوں گے لیکن اگر ایک شخص محنتی اور دیانتدار ہے تو  
مسلمان تو مسلمان غیر مسلم بھی اسے فراخدلی سے نماز ادا کرنے  
کی اجازت اور وقت دیں گے۔

اس کے علاوہ ایک اور صورت یہ بھی ہو سکتی ہے کہ آپ چائے کا  
وقفہ نہ کریں اور اس کی بجائے نماز کیلئے اتنا وقت طلب کر لیں۔  
آپ یہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ اگر میں دس منٹ نماز کیلئے لگاتا ہوں  
تو نماز کے بعد میں دگنا وقت کام کروں گا۔ اگر آپ 10 منٹ  
کے بد لے 20 منٹ اور نامم لگانے کیلئے تیار ہیں تو پھر بس تو  
خوش ہو گا اور کہے گا کہ آپ 30 منٹ لے لیں تاکہ اسے  
بد لے میں ایک گھنٹہ مل سکے۔ لیکن وہ طازم جو بس کے رو ہے

سے نالاں ہے یا باس کو اس سے عدم تعاون کی شکایت ہے اور وہ اسے نماز کیلئے وقت دینے پر کسی طور تیار نہیں تو اس کو چاہیے کہ وہ کہیں اور جاب کر لے۔ لیکن ایسا شخص سو میں سے کوئی ایک ہی ہو گا جو نماز کے معاملے میں اس طرح کا رؤیہ اختیار کرے۔ ایسی صورت حال میں اس ملازمت اور کام کو خیر باد کہہ کر کوئی اور جاب تلاش کر لیں۔ اللہ تعالیٰ رازق ہے اور ممکن ہے دوسری ملازمت میں آپ کو پہلی ملازمت کی نسبت زیادہ تجوہ اور زیادہ مراعات حاصل ہوں۔ نماز کا اجر آخوت میں ملے گا جو عظیم اجر ہے اور چند روپوں کی ملازمت کیلئے نماز چھوڑنے سے بہتر ہے کہ آپ وہ ملازمت چھوڑ دیں۔

بصحتی سے، بہت سے مسلمان افریقی نماز میں کوتا ہی کرتے ہیں اور نماز ادا نہیں کرتے۔ نہ تو انفرادی طور پر اور نہ جماعت میں اس فریضے کو ادا کرتے ہیں۔ میں ان تمام حضرات سے درخواست کروں گا کہ وہ وفات میں اپنے ماتکوں کے ساتھ نماز ادا کیا کریں۔

اس سے ایک فائدہ تو یہ ہو گا کہ ماتحت بھی نماز کے پابند ہو جائیں گے اور دوسرا یہ کہ اگر بالفرض نماز کے چند لمحات میں دفتری کام کا حرج ہوتا ہے تو اللہ سبحانہ تعالیٰ اس کے کام میں برکت پیدا فرمائے گا اور اس کے وسائل اور منفعت میں بفضل

خداوندی اضافہ ہوگا۔ امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

سوال: بھائی السلام علیکم! کیا خواتین کو مساجد میں نماز ادا کرنے کی اجازت ہے؟

### ڈاکٹر ذاکرنائیک:

بہن نے سوال پوچھا ہے کہ کیا عورتوں کو مسجد میں نماز کی اجازت ہے؟

قرآن پاک میں کوئی اسکی آیت نہیں ہے جو خواتین کو مسجد میں نماز کی ادائیگی سے روکتی ہو۔ مزید کسی صحیح حدیث میں بھی نہیں ہے کہ عورتوں کو مسجد میں جانا چاہیے یا نہیں۔ تاہم کچھ احادیث ہیں جو اس کے برعکس بیان کرتی ہیں۔

”جب خواتین تم سے مسجد میں جانے کی اجازت مانگیں تو انہیں منع مت کرو۔“

﴿صحیح بخاری شریف، جلد اول کتاب خصائص صلاة،

باب 84 حدیث نمبر 832﴾

”جب عورتیں تم سے مسجد میں جانے کا پوچھیں تو انہیں جانے دو۔“

﴿صحیح بخاری شریف، جلد اول کتاب خصائص صلاة،

باب 80 حدیث نمبر 824﴾

اسی طرح صحیح مسلم شریف کی احادیث مبارکہ میں بھی یہ بات موجود ہے:

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ مردوں کیلئے بہترین صفت پہلی ہے اور کم ترین صفت آخری ہے اور خواتین کیلئے نماز میں پہلی صفت بری اور آخری صفت اچھی ہیں۔“

﴿صحیح مسلم شریف، جلد اول کتاب صلوٰۃ،

باب 175 حدیث نمبر 881﴾

اس حدیث میں مردوں اور عورتوں کا موازنہ کیا گیا ہے اور بتایا گیا ہے کہ جب وہ اکٹھے نماز ادا کریں تو مردوں کیلئے پہلی صفت اور عورتوں کیلئے آخری صفت بہترین اور موزوں ہے۔ مردوں کیلئے آخری صفت اور عورتوں کیلئے پہلی صفت نامناسب ہے۔

”اللہ کے بندوں کو مساجد میں جانے سے منع مت کرو۔“

﴿صحیح مسلم شریف، جلد اول کتاب اصلوٰۃ،

بلیغ 177 حدیث نمبر 884﴾

”مساجد میں عورتوں کی جگہ پرمت بیٹھو۔“

﴿صحیح مسلم شریف، جلد اول کتاب صلوٰۃ،

باب 177 حدیث نمبر 891﴾

اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ نبی کریم ﷺ کے دور میں خواتین کو

مساجد میں جانے اور نماز ادا کرنے کی اجازت تھی۔ خواتین  
 مسجد میں جاتی تھیں اور آپ ﷺ نے انہیں مسجد میں داخل  
 ہونے سے منع نہیں فرمایا۔ تاہم جب خواتین مسجد میں جائیں تو  
 انہیں مساوی سہولیات فراہم کی جانی چاہئیں۔ انہیں کامل  
 اطمینان سے نماز ادا کرنے کا موقع ملے اور انہیں کسی قسم کی  
 پریشانی یا رُوك نہ ہو۔ ان کیلئے الگ داخلی راست، الگ وضو کا  
 انتظام اور الگ نماز کیلئے جگہ ہونی چاہیے۔ مسجد میں خواتین کو  
 الگ لیکن مساوی سہولیات میسر ہوں۔ ان کیلئے باپر دہ جگہ کا  
 انتظام ہو۔ اگر آپ دیکھیں تو سعودی عرب میں خواتین کو مسجد  
 میں نماز کی اجازت ہے بیہاں تک کہ حرمین شریفین میں خواتین  
 کو نماز ادا کرنے کی اجازت ہے۔ اسی طرح دیگر بہت سے  
 مسلمان ہمالک میں بھی خواتین کو مسجدوں میں نماز ادا کرنے کی  
 اجازت و سہولت ہے۔ دنیا کے ہر خلطے اور ہر حصے میں خواتین کو  
 مساجد میں نماز کی اجازت ہے صرف ہندوستان میں بیشتر  
 مساجد میں عورتوں کو نماز کیلئے آنے کی اجازت نہیں دی جاتی۔  
 الحمد للہ رب العالمین میں چند مساجد میں خواتین کو نماز کی اجازت ہے  
 اور صرف کیرالا میں 500 کے لگ بھگ ایسی مساجد ہیں جن  
 میں خواتین کی عبادت کیلئے علیحدہ سہولیات فراہم کی گئی ہیں۔  
 امید ہے کہ مساجد کیئیاں بھی میں خواتین کو مساجد میں داخل

کی اجازت دے دیں گی اور ان کیلئے مناسب کویاں فرائیم کریں گی، انشاء اللہ۔ کیونکہ قرآن و حدیث میں اس کی کوئی ممانعت نہیں ہے۔

امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

سوال: السلام علیکم! میر انعام شیخ احمد ہے اور میر اسوال ہے کہ نماز میں تکبیر کے دوران ہاتھ بلند کرنا کس بات کی علامت ہے؟

### ڈاکٹر ذاکر نائیک:

بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ نماز میں تکبیر کے وقت ہاتھ بلند کرنا کس بات کی علامت ہے؟  
ہاتھ طاقت اور قوت کی علامت ہیں۔

جب مسلمان نماز میں ہاتھ بلند کرتے ہیں تو یہ تین چیزوں کی علامت ہے:

۱۔ ہم اللہ کی اطاعت کا اعلان کرتے ہیں اور ہاتھ بلند کر کے اس بات کا اظہار کرتے ہیں کہ اے اللہ! میں تیرا مطیع و فرمانبردار ہوں۔ جیسا کہ جب ہم کسی شخص کو قابو میں کرنا چاہتے ہیں تو اسے بلند آواز سے کہتے ہیں ”ہاتھ اوپر“ (Hands Up)۔  
ہاتھ اوپر کرنے کا مطلب یہ ہے کہ ہم اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے سامنے سر نذر کر رہے ہیں۔

- ۲۔ اس کے علاوہ یہ اللہ کی عظمت کا اعتراف بھی ہے اور ہاتھ بلند کر کے کہتے ہیں کہ اللہ سب سے بڑا ہے۔
- ۳۔ ہاتھ بلند کرنے کے بعد باندھ لینے سے مراد ہے کہ انسان ہر جز کی طرف پشت کر کے اپنا زخم اللہ کی طرف کر رہا ہے اور پوری توجہ عبادت پر مرکوز کر رہا ہے۔
- امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

**سوال:** السلام علیکم! میرا نام یوسف ڈیسائی ہے، میں رئیساً رہ گو نہ نہ آ فیسر ہوں۔ میرا سوال ہے کہ نبی کریم ﷺ کی حیات طیبہ میں کب اللہ تعالیٰ نے نماز کا حکم دیا اور شبِ معراج کا نماز سے کیا تعلق ہے؟ میرا خیال ہے یہ دو سوال ایک دوسرے سے متعلق ہیں اسلئے اسے ایک ہی سوال یا سوال کے دو جزو سمجھے جاسکتے ہیں۔

### ڈاکٹر ذاکر نایک:

بھائی نے حتیٰ وقت اور تاریخ کے بارے میں دریافت کیا ہے کہ نبی کریم ﷺ پر نماز کا حکم کب نازل ہوا یا شبِ معراج کا اس سے کیا تعلق ہے؟ اس بارے میں صحیح وقت کا تعین کرنا تو آسان نہیں ہے لیکن احادیث میں بالکل واضح ہے کہ آپ ﷺ نے شبِ معراج

کے بعد اپنے پیر و کاروں کو کس طرح نماز اور صحوہ کا طریقہ بتایا۔  
 اسی طرح آپ ﷺ مُحَمَّدؐ گھر تشریف لائے اور حضرت خدیجۃ  
 الْکَبِیرَیٰؓ کو نماز کے بارے میں بتایا۔ یہ آپ ﷺ کی  
 نبوت کے ابتدائی وَوَرَ کی بات ہے لیکن بالکل حتیٰ وقت کا  
 تعین مشکل ہے۔ آپ ﷺ نے اپنے پیر و کاروں کو یہ بھی  
 بتایا کہ نماز کتنی مرتبہ اور کس کس وقت ادا کرنی ہے تیز شب  
 معراج میں ہونے والے سوالات و جوابات سے بھی آگاہ  
 فرمایا۔

**سُبْحَنَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلًا قَرْنَ المَسْجِدِ الْحَرَامِ  
 إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى إِنَّمَا نَا حَوْلَةً لِتَرْبِيَةٍ صُنِّفَتْنَا  
 إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ۝**

ترجمہ: ”وہ پاک ذات ہے جو رات کے جورات کے ایک حصہ میں  
 اپنے بندے کو مسجد الحرام سے مسجد قصیٰ تک لے گیا  
 جس کے چاروں طرف ہم نے اپنی برکتیں رکھی ہیں،  
 تاکہ تم اس کو اپنی قدرت کی نشانیاں دکھائیں، بے  
 شک وہی خوب سننے والا اور دیکھنے والا ہے۔“

﴿سورة نبی اسرائیل ۱۷، آیت ۱﴾

شبِ معراج کی تفصیلات صحیح بخاری اور دیگر کتب احادیث میں  
 ملتی ہیں اور آپ ﷺ کی ملاقات جن پیغمبروں سے ہوئی

ان میں حضرت عیسیٰ ﷺ اور حضرت موسیٰ ﷺ شامل ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں پر 50 نمازوں پر فرض کی تھیں۔ صحیح بخاری شریف کے مطابق جب آپ واپس تشریف لاتے ہوئے حضرت موسیٰ ﷺ سے ملے تو انہوں نے فرمایا کہ 50 نمازوں بہت مشکل ہیں اس لئے اللہ سبحانہ تعالیٰ کے پاس تشریف لے جائیے اور نمازوں میں کمی کی درخواست فرمائیے۔ آپ ﷺ واپس تشریف لے گئے اور اللہ سبحانہ و تعالیٰ سے نمازوں کی تعداد میں کمی کی درخواست کی۔ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے نمازوں کی تعداد میں کمی فرمادی مگر حضرت موسیٰ ﷺ نے ان نمازوں کو بھی زیادہ جانتا۔ یہاں تک کہ آپ ﷺ پانچ بار اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے پاس تشریف لے گئے اور اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے پانچ نمازوں کا حکم دیا۔ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے یہ بھی فرمایا کہ مسلمان نماز تو پانچ اوقات ہی ادا کریں گے مگر انہیں ثواب 50 نمازوں ہی کا ملے گا۔

امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

سوال: بھائی السلام علیکم: میں آپ سے پوچھنا چاہتی ہوں کہ ہمیں اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہماری تمام دعاؤں کا جواب کیوں نہیں ملتا اور دعائیں کیوں قبول نہیں ہوتیں؟

## ڈاکٹر ذاکر نائیک:

بہن نے سوال کیا کہ ہمیں ہماری سب دعاؤں کا جواب کیوں  
نہیں ملتا۔ اس کا جواب اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے قرآن پاک میں  
ارشاد فرمایا ہے:

**كُتْبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كَرْدَه لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُكَرْهُوا  
شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوْا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ  
لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۝**

ترجمہ: ”اللہ کے راستہ میں لڑنا تم پر فرض کر دیا گیا ہے، وہ تم  
کو گراں تو گزرے گا، عجب نہیں کہ ایک چیز تم کو ہری  
لگے، اور وہ تمہارے حق میں اچھی ہو، اور یہ بھی عجب  
نہیں کہ ایک چیز کو تم محبوب رکھتے ہو گروہ مضر ہو اور  
اللہ جانتا ہے تم نہیں جانتے۔“

(سورۃ البقرہ ۲، آیت: 216)

اللہ سبحانہ و تعالیٰ فرماتے ہیں کہ اس بات کا امکان موجود ہے کہ  
کوئی چیز تمہیں اچھی لگے اور تم اس کی خواہش کرو لیکن اللہ جانتا  
ہے کہ وہ چیز تمہارے لئے اچھی نہیں۔ اسی طرح یہ بھی ہے کہ  
ہو سکتا ہے ایک چیز تمہیں اچھی نہ لگے لیکن اللہ سبحانہ و تعالیٰ کو علم  
ہے کہ وہ تمہارے لئے بہتر ہے۔

فرض کریں ایک نیک آدمی اللہ سبحانہ و تعالیٰ سے دعا کرتا ہے:

”یا اللہ! مجھے ایک موڑ سائیکل عطا فرمائیں اس پر سفر کرنا چاہتا ہوں۔“

لیکن اللہ سبحانہ و تعالیٰ کو معلوم ہے کہ اس سے اس کا حادثہ ہو گا اور وہ معدود ہو کر رہ جائے گا، اس لئے اللہ سبحانہ و تعالیٰ اس کی بیوی عاقبیت قبول نہیں فرماتا۔

اللہ سبحانہ و تعالیٰ جو کچھ جانتا ہے انسان نہیں جانتا۔ سبی وجہ ہے کہ بعض افراد جو نہایت نیک سیرت، عابد اور پاکیزہ کردار ہوتے ہیں اور دعا میں کرتے ہیں تو ان کی بعض دعائیں قبول ہو جاتی ہیں اور بعض قبول نہیں ہوتی۔

فرض کریں ایک برنس میں لندن کی فلاٹ میں سوار ہونا چاہتا ہے اور لندن میں ایک مینگ کرنا چاہتا ہے جس سے اسے کروڑوں روپے کا فائدہ ہو سکتا ہے۔ جب وہ ایز پورٹ کی طرف روانہ ہوتا ہے تو راستے میں اسے غیر معمولی ٹریفیک جام سے واسطہ پڑتا ہے۔ جب وہ تاخیر سے ایز پورٹ پہنچتا ہے تو جہاز پرواز کر چکا ہوتا ہے۔ اس کی فلاٹ میں ہو جاتی ہے۔

وہ برنس میں نہایت افسوس اور شکاری انداز میں کہتا ہے: ”یہ میری زندگی کا بدترین سانحہ ہے۔“

وہ واپس گھر کی طرف جاتا ہے اور ریڈ یو آن کرتا ہے تو اسے

تازہ ترین خبروں سے علم ہوتا ہے کہ نہ کورہ جہاز کریش ہو گیا ہے  
اور تمام مسافر جان بحق ہو گئے ہیں۔ اس پر وہی برنس میں کہتا ہے:  
”یہ میری زندگی میں سب سے حسین اتفاق ہے۔“

چند لمحات قبل وہ شخص تملکار ہاتھا اور شریفک جام کو کوس رہا تھا جس  
کی وجہ سے کروڑوں روپے کا نقصان ہوا۔ اب وہی شخص اس  
شریفک جام کا شکرگزار ہو رہا ہے جس کی بدولت اس کی فلاٹ  
چھوٹ گئی گمراہی سے اسے ایک نیز زندگی ملی جو کروڑوں روپے  
سے زیادہ قیمتی ہے۔

قرآن پاک میں ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ جو کچھ اللہ جانتا ہے وہ  
انسان نہیں جانتا۔ سبی وجہ ہے کہ انسان کی کچھ دعا میں قبول  
نہیں ہوتی۔

قرآن پاک میں ہے:

وَلَوْبَسْطَالِهِ الْرِّزْقَ لِعِبَادَةِ الْبَغْوَافِ الْأَرْضِ وَلَكِنْ يُنَزَّلُ  
يُقَدَّرُ فَإِيَّاشَاءْ إِنَّهُ يُعِبَادَهُ خَمِيرٌ أَصِيرُونَ

ترجمہ: ”اگر اللہ اپنے سب بندوں کیلئے روزی فراخ کر دیتا  
تو وہ زمین میں فساد کرتے، لیکن وہ جس قدر چاہتا  
ہے ایک اندازے سے نازل کر دیتا ہے، بلاشبہ وہ  
اپنے بندوں کو جانے والا اور دیکھنے والا ہے۔“

﴿سورہ الشوری 42 آیت 27﴾

اللَّهُ بِحَمْدِهِ وَتَعَالَى أَپْنے بَنْدُوں کو جو كچھ عطا کرتا ہے صحیح انداز سے  
عطا کرتا ہے۔ قرآن پاک میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:  
**وَلَذَا سَأَلَكَ عَبْدَكُمْ عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ إِلَيْهِ دُعَوَةٌ**  
**الْدَّاعُ إِذَا دَعَاهُ فَلَيُسْتَجِيبُوا لِيٌ وَلَيُؤْمِنُوا لِيٌ**  
**لَعَلَّهُمْ يَرْشِدُونَ** ⑤

ترجمہ: ”اے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم)! جب میرے بندے تم سے میرے بارے میں دریافت کریں تو تم کہہ دو کہ میں تم سے بہت قریب ہوں، میں تو ذہن اگانے والے کی دعا قبول کرتا ہوں جبکہ وہ دعا کرے تو وہ بھی میرے حکم کو نہیں اور عمل کریں، اور مجھ پر پورا یقین کریں تاکہ وہ نیک راستہ پائیں۔“

﴿سورة البقرة آیت: 186﴾

**وَقَالَ رَبُّكُمْ أَدْعُوكُمْ أَسْتَجِبْ لِكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ**  
**عَنْ عِبَادَتِي سَيَلْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَخْرِيْنَ** ⑥

ترجمہ: ”اور تمہارے رب نے فرمایا ہے کہ مجھ کو پکارو، میں تمہاری دعا قبول کروں گا، جو لوگ میری عبادت کرنے سے تنگ بر کرتے ہیں، وہ بہت جلد دوزخ میں ذلیل ہو کر داخل ہوں گے۔“

﴿سورة مومک آیت 60﴾

اللہ تعالیٰ سب کی سنتا ہے لیکن وہ جانتا ہے کہ کون سی دعا قبول کرنی ہے اور کون سی نہیں۔ بہت سے لوگ کہتے ہیں کہ کفار جب اپنے دیوی دیوتاؤں اور بتاؤں سے دولت و امارت کی دعا میں کرتے ہیں تو ان کی دعا میں پوری ہوتی ہیں۔ مگر لوگ جان لیں کہ انہیں بھی اللہ رب العزت ہی سب کچھ عطا کرتا ہے مگر جانتا ہے کہ یہ چیز انہی کو نقصان پہنچائے گی۔ آخرت میں انہیں خسارے اور نقصان کے سوا کچھ ہاتھ نہیں آئے گا۔

نیک اور صاحب ایمان لوگ غربت و امارت اور اچھے اور برے حالات میں صرف اللہ ہی پر بخود سہ کرتے ہیں اور اسی پر لیقین رکھتے ہیں۔

[WWW.OnlyOneOrThree.com](http://WWW.OnlyOneOrThree.com)

قرآن پاک میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

رِجَالٌ لَا تُنْهَا يَمْرُّونَ تِجَارَةً وَلَا بَيْعًا عَنْ ذِرَّةِ اللَّهِ وَلَا قَامَ الْصَّلَاةَ وَلَا يَنْتَأَءُ  
الرَّكْوَةَ لِيَخَافُونَ يَوْمًا تَنْقَلِبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ

ترجمہ: ”ایے لوگ جن کو اللہ کے ذکر سے اور نماز پڑھنے سے اور زکوٰۃ دینے سے نہ تو تجارت غافل رکھتی ہے اور تہ خرید و فروخت ہی، وہ اس دن سے ڈرتے ہیں جس میں دل اور آنکھیں خوف اور گھبراہٹ سے الٹ جائیں گے۔“

﴿ سورہ نور 24 آیت 37﴾

مومکن ہمیشہ الحمد للہ کہتے ہیں اور صرف یوم آخرت سے ذرتے ہیں، ہر حال میں اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرتے ہیں۔ نقصان اور مصیبہ میں بھی شاکر رہتے ہیں کیونکہ وہ جانتے ہیں کہ آخرت میں انہیں اس کا اجر ملے گا۔ نیز ان کا ایمان ہوتا ہے کہ جو کچھ بھی پیش آتا ہے اچھا ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتا ہے اور آخرت میں اس کا اجر اور صلاط ضرور ملتا ہے۔  
امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

سوال: السلام علیکم! میرا نام غیر اعظم ہے اور میں انجینئر ہوں۔ میرا سوال گزشتہ سوال سے ملتا جلتا ہے جو ایک بہن نے کیا تھا کہ جمود کا خطبہ نماز کا حصہ نہیں ہے تو کیا اس خطبہ کو عربی میں ہی پڑھنا ضروری ہے؟

## ڈاکٹر ذاکرنا سیک:

بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ کیا خطبہ نماز جمعۃ البارک عربی زبان میں ہی ضروری ہے؟  
اسکا لرز اس حوالے سے مختلف نظریات رکھتے ہیں۔ تاہم حضرت امام مالک رض کے علاوہ تمام آئمہ کرام، محققین اور حضرت امام ابو حیفہ رض، حضرت امام شافعی رض، حضرت امام احمد بن حنبل رض اور دیگر علمائے کرام کا میان ہے کہ اگر

حاضرین عربی زبان نہیں جانتے تو جمعہ کا خطبہ کسی بھی دوسری  
 زبان میں ہے وہ سمجھتے ہیں بیان کر سکتے ہیں۔ تاہم اس خطبے کا  
 وہ حصہ جس میں نبی کریم ﷺ پر صلوٰۃ وسلام پیش کیا جاتا ہے  
 اسے عربی میں ہی ہونا چاہیے، باقی حصہ کسی بھی زبان میں  
 ہو سکتا۔ نیز کسی بھی حدیث میں نہیں کہ جمعہ کا خطبہ کسی دوسری  
 زبان میں نہیں دیا جاسکتا۔ لیکن جیسا کہ آپ جانتے ہیں نبی  
 کریم ﷺ نے ہمیشہ عربی میں خطبہ ارشاد فرمایا اس کی وجہ یہ  
 تھی کہ اس وقت عرب کے باشندے صرف عربی زبان سمجھتے  
 تھے۔ تاہم کسی دوسری زبان میں خطبہ کی ممانعت کہیں بھی نہیں  
 ہے۔ جمعہ کے خطبے کا مطلب نمازوں کو ہدایت دینا اور اللہ اور  
 اس کے رسول ﷺ کے احکامات پہنچانا ہے۔ اس لئے  
 مناسب ہے کہ خطبہ اسی زبان میں دیا جائے ہے حاضرین  
 بخوبی جانتے ہوں۔ اس کے علاوہ مسلمانوں کو عبید حاضر کے  
 واقعات اور ان کی ذمہ داریوں کے بارے میں بتانا بھی مقصود  
 ہوتا ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہ مسلم آئندہ کو اس زبان میں  
 ہدایات دی جائیں ہے وہ جانتے ہیں۔ امریکہ میں زیادہ تر  
 مساجد میں انگریزی میں خطبہ دیا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ  
 کینیڈ، ساوتھ افریقہ، برطانیہ اور دیگر ممالک میں بھی خطبہ ان  
 کی مقامی زبان میں دیا جاتا ہے۔ عرب میں خطبہ عربی میں دیا

جاتا ہے کیونکہ وہ عربی جانتے ہیں۔

گزشتہ ماہ میں کویت گیا۔ اگرچہ ہاں عربی جانے والوں کی کثرت ہے تاہم میں نے دیکھا کہ چند مساجد میں خطبہ انگریزی میں، چند میں اردو اور چند میں ملایلم میں پڑھا جا رہا تھا۔ حکومت نے ان مساجد کو اس کی خصوصی اجازت دی ہے اور غیر ملکیوں کیلئے اس کیوں کا اہتمام کیا ہے۔ یہ اس لئے ہے کہ وہ اپنی مادری اور مقامی زبانوں میں ہدایات کو بخوبی سمجھ سکیں۔ لہذا خطبہ کسی بھی زبان میں دیا جاسکتا ہے لیکن حمد و شنا اور درود وسلام صرف عربی زبان میں ہونا چاہیے۔ خطبے کے چند حصوں کو ترجمہ کیا جاسکتا ہے لیکن خیال رکھا جائے کہ وہ آیات یا عبارات صرف عربی میں پڑھی جائیں جن میں اللہ کی حمد و شنا بیان ہوئی ہے۔ اب ہندوستان کی اکثر مساجد میں خطبہ عربی میں ہی پڑھا جاتا ہے۔ کچھ مساجد میں نماز کے بعد خطبہ کا ترجمہ پیش کیا جاتا ہے۔ بھارت میں خطبہ مقامی زبانوں میں ہی ہونا چاہیے تاکہ لوگ ہدایات کو بخوبی سمجھ سکیں۔

**سوال:** ذاکر بھائی! السلام علیکم! میرا نام عبد القادر ہے، میں ایک برنس مین اور سوٹل ورکر ہوں۔ آپ نے بتایا ہے کہ مسلمان ہونے کے ناطے ہمیں پانچ وقت نماز ادا کرنا چاہیے جیسا کہ آپ نے واقعہ معراج کے حوالے سے ذکر فرمایا ہے کہ کس طرح

مسلمانوں پر پانچ نمازیں فرض ہوئیں۔ میر اسوال ہے کہ بعض لوگ کہتے ہیں کہ دن میں تین نمازیں ادا کرنی چاہیں، کیا آپ اس کی تائید کریں گے؟

### ڈاکٹر ذاکرنا سیک:

بھائی نے سوال پوچھا ہے اور بتایا کہ میں نے پانچ نمازوں کا ذکر کیا ہے اور قرآن میں بھی اس کا ذکر ہے۔ بعض لوگ تین وقت نمازوں ادا کرتے ہیں کیا میں اس کی تائید کروں گا؟ قرآن پاک کے مطابق آپ کو روزانہ پانچ وقت ہی نماز ادا کرنی چاہیے۔ تاہم بعض حالات میں اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو کچھ رعایت اور سہولت عطا فرمائی ہے۔

سورہ ہود میں ارشادِ بنی ہیبی ہے:

**وَأَقِمِ الصَّلَاةَ طَرَفِ النَّهَارِ وَزُلْفَافًا مِنَ الظَّلَيلِ إِنَّ  
الْحَسَنَاتِ يُدْرِجُونَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذُكْرٌ مِّنَ اللَّهِ كَرِيمٌ**

ترجمہ: ”اور دن کے دونوں سروں (صبح و شام) اور رات کے کچھ حصوں میں نماز پڑھا کر دے، بے شک نیکیاں برائیوں کو ذور کر دیتی ہیں، یہ نصیحت ہے مانے والوں کیلئے۔“

(سورہ ہود 11 آیت 114)

أَقِمِ الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسِقِ الْيَلَى وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ  
قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَتْهُودًا وَمِنَ الْيَلَى فَتَهْجِدُهُ نَاقِلَةً لِكَعْدَةٍ  
عَلَى أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا ④

ترجمہ: ”(اے نبی ﷺ) آپ سورج ڈھلنے سے رات  
کے اندر میرے تک نمازیں پڑھا کیجئے، کیونکہ قرآن  
کا پڑھنا صبح کے وقت حضور ملا ملکہ کا وقت ہے اور  
رات کے بعض حصہ میں بھی، تو اس میں نماز تجدید پڑھا  
کیجئے۔“

(سورۃ بنی اسرائیل، 17، آیت 78-79)

فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيَرْجُمُ بِعَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طَلُوعِ  
الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ أَنَّا مُ الْيَلَى فَسَيَرْجُمُ وَأَطْرَافَ  
النَّهَارِ لِعَلَكَ تَرْضَى ⑤

ترجمہ: ”پس ان کی یاتوں پر صبر کیجئے، اور اپنے رب کی حمد  
کے ساتھ، سورج نکلنے سے پہلے اور غروب ہونے  
سے پہلے شیع کیجئے، رات کی ساعات میں شیع کیا  
کیجئے، اور دن کے اول اور آخر میں بھی تاکہ آپ  
خوش ہوں۔“

(سورۃ طہ 20 آیت 130)

فَسُبْحَانَ اللَّهِ حَمْدُهُ تِسْوَنَ وَ حَمْدُهُ تَصْبِحُونَ<sup>①</sup>  
 وَ لَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ عَشِيًّا وَ  
 حَمْدُهُ تُظَهِّرُونَ<sup>②</sup>

ترجمہ: ”تو تم اللہ کی تسبیح کیا کرو، شام کے وقت اور صبح کے وقت، اور آسمانوں اور زمین میں اسی کی تعریف کی جاتی ہے اور بچھے وقت اور جب دوپہر ہو۔“

﴿سورہ الروم ۳۰، آیت ۱۷-۱۸﴾

ان تمام آیات سے علم ہوتا ہے کہ مسلمانوں پر دن میں پانچ نمازیں فرض ہیں لیکن اللہ سبحانہ تعالیٰ اپنے بندوں کو آسانیاں فرماہم کرنا چاہتا ہے۔ سورۃ النساء میں ارشاد پاک ہے:

وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ<sup>۱</sup>  
 تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَاةِ إِنْ خَفْتُمْ أَنْ يَقْعِنَكُمُ الَّذِينَ  
 كَفَرُوا إِنَّ الْكَفِرِيْنَ كَانُوا أَكْمَدُ عَدْدًا فَإِنِّي  
 أَنَا أَعْلَمُ<sup>۲</sup>

ترجمہ: ”اور جب تم زمین میں سفر کرو تو اس میں تم کو کوئی گناہ نہیں کرتم نماز میں کی کرو اگر تم کو اندر یہ شہر کو کہ کافر تم کو پریشان کریں گے، بلاشبہ کافر تھارے کھلے دشمن ہیں۔“

﴿سورۃ النساء ۴، آیت ۱۰۱﴾

یعنی ظہر، عصر اور عشاء کی نماز کی رکعت میں کمی کی جا سکتی ہے۔  
 اسی طرح دورانِ سفر آپ ظہر اور نمازِ عصر کو اکٹھا کر سکتے ہیں،  
 اسی طرح اگر چاہیں تو مغرب اور عشاء کی نمازوں کو بھی اکٹھا ادا  
 کر سکتے ہیں۔ جب نمازوں کو جمع کر لیا جاتا ہے تو یہ تین ہیں جاتی ہیں۔ لہذا دورانِ سفر نماز کی رکعت میں کمی یادو نمازوں کو  
 جمع کرنے پر کوئی اعتراض نہیں ہے۔

اسی طرح احادیث میں بھی اس کی وضاحت موجود ہے اور صحیح  
 بخاری میں ہے کہ اگر تیز بارش ہو رہی ہو اور لوگ نمازِ مغرب  
 کے بعد نمازِ عشاء کیلئے مسجد میں آنے میں وقتِ حسوس کریں تو  
 وہ نمازِ مغرب کے فرما بعد اسی وقتِ نمازِ عشاء ادا کر سکتے ہیں۔  
 اسی طرح مشکل، مصیبت اور خطرے کے وقت ہی کریم ﷺ نے دو نمازوں کو اکٹھا کرنے کی اجازت فرمائی ہے۔

لیکن اگر لوگ کہیں کہ انہوں نے دفتر جانا ہے اس لئے دو  
 نمازوں کو اکٹھا پڑھ لیں یا شاپنگ کیلئے جانا ہے اس لئے ظہر اور  
 عصر کی نمازوں کو اکٹھا کر لیا جائے یہ مناسب نہیں ہے۔ دورانِ  
 سفر اور حقیقی مشکلات کے وقت ہی نبی کریم ﷺ نے نمازوں  
 کے جمع کرنے کی اجازت دی ہے۔ عام حالات میں مسلمانوں  
 کو پانچ وقتِ نماز ہی ادا کرنا چاہیے۔

امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

سوال: السلام علیکم! میر اسوال ہے کہ نماز کیلئے اذان کی شروعات کیسے،  
جب، کہاں اور کس ملک میں ہوئی؟

### ڈاکٹر ذاکر نائیک:

بہن نے سوال کیا ہے کہ اذان کی ابتداء کیسے اور کہاں ہوئی؟  
بہن! اس کی ابتداء سعودی عرب کے شہر مدینہ منورہ میں ہوئی۔  
اس کی تفصیل احادیث مبارکہ میں موجود ہے کہ جب مسجد  
نبوی ﷺ کی تعمیر مکمل ہو گئی تو نبی کریم ﷺ اور صحابہ  
کرام رضی اللہ عنہم اس مسئلے پر باہم گفتگو فرمारہے تھے کہ مسلمانوں کو  
نماز کے لئے بلانے کا کون سا طریقہ اختیار کیا جائے۔ بعض  
صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے ڈھول کی تجویز پیش کی۔ بعض صحابہ  
کرام رضی اللہ عنہم نے سکھ (ناقوس) کی تجویز دی۔ کچھ اور تجاویز بھی  
سامنے آئیں۔

احادیث میں ہے کہ ایک صحابی نے بتایا کہ انہوں نے عالم قصور  
میں اذان کے الفاظ سنے ہیں۔ نبی کریم ﷺ نے انہیں پسند  
فرمایا اور اذان کی اجازت دے دی۔ آپ ﷺ نے فرمایا  
کہ مسلمانوں کو نماز کیلئے بلانے کا یہ بہترین طریقہ ہے اور اس  
سے بہتر کوئی اور طریقہ نہیں ہو سکتا۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ  
اذان میں سبی الفاظ دہرانے جائیں اور مسلمانوں کو نماز کیلئے

بانے کے دیگر طریقے جو یہود و نصاریٰ کے ہیں، اختیار نہ کیے  
جائیں۔ تیز اذان کی ابتداء مدینہ میں ہوتی۔  
امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

### ڈاکٹر محمد نائیک:

اب ہم اس کے ساتھ ساتھ ان سوالات کے جوابات بھی پیش  
کریں گے جو پڑھیوں پر بھیجے گئے ہیں اور اس کا طریقہ کاریہ ہو  
گا کہ ایک سوال پر پچی سے پیش کیا جائے گا۔ پھر وہ ایسیں جانب  
والے مائیک سے، پھر پر پچی سے، پھر باسیں جانب والے  
مائیک سے اور پھر پر پچی سے، اس کے بعد بہنوں کی جانب  
سے سوال لیا جائے گا اور یہ سلسلہ کتابک وائز چلتا رہے گا۔

سوال: یہ سوال جناب عبداللہ کی جانب سے ہے، آپ نے پوچھا ہے  
کہ ادا نماز کے مختلف طریقے ہیں۔ کیا یہ سب طریقے  
درست اور قبل قبول ہیں یا نماز ادا کرنے کا صحیح طریقہ ایک ہی  
ہے؟

### ڈاکٹر ڈاکر نائیک:

بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ نماز ادا کرنے کے مختلف طریقے  
ہیں اور کیا یہ سب طریقے درست اور قبل قبول ہیں یا پھر نماز ادا

کرنے کا طریقہ ایک ہی ہے؟

اگر آپ بازار جائیں تو آپ کو طریقہ نماز پر مشتمل سینکڑوں کتابیں ملیں گی۔ ان میں سے کچھ کتب ضعیف احادیث پر مشتمل ہوتی ہیں۔ نماز ادا کرنے کا ایک ہی طریقہ ہے جو نبی کریم ﷺ نے بیان فرمایا ہے۔ جیسا کہ صحیح بخاری میں درج ہے:

”اس طرح نماز ادا کرو جیسے تم نے مجھے نماز ادا کرتے دیکھا ہے۔“

﴿ صحیح بخاری، جلد اول، کتاب الاذان،

باب 18 حدیث 604، جلد نهم، حدیث 352﴾

لہذا نماز اسی طریقے سے ادا کرنا ضروری ہے جس طرح آپ ﷺ نے نماز ادا کی۔ جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ دوران نماز ہاتھ کیسے پاندھنے چاہئیں، رکوع و بجود کی صحیح پوزیشن کیا ہے؟ قیام میں کیسے کھڑے ہوتا ہے ان سب کا ایک ہی طریقہ ہے اور اس کے علاوہ کوئی اور طریقہ نہیں ہے۔ نماز میں چند اختیارات کی اجازت ہے مثال کے طور پر رکوع کے دوران کیا پڑھنا چاہیے۔

صحیح احادیث میں ہے کہ رکوع میں نبی کریم ﷺ ”سبحانَ رَبِّيْ الْعَظِيْمِ“ (تعریف اللہ کیلئے ہے) اور بعض اوقات آپ ﷺ ”سبحانَ رَبِّيْ الْعَظِيْمِ يَحْمِدُكَ“ (حمد و شا

اللہ کیلئے ہے جو عظیم ہے) تلاوت فرماتے۔

اسی طرح چند مختلف دعا میں ہیں جو آپ ﷺ نے رکوع و سجود میں پڑھیں اور جنمیں ایک شخص اپنی مرضی سے اختیار کر سکتا ہے۔ مثال کے طور پر وتر کی طاق رکعتیں ادا کی جاتی ہیں۔ آپ ﷺ نے بعض اوقات ایک، پانچ یا سات رکعتیں ادا فرمائیں، لیکن زیادہ تر تین رکعت ادا کیں۔

جہاں تک نماز میں قیام، رکوع، سجدہ اور قعده کے انداز کا تعلق ہے تو یہ ایک طرز کا ہے اور اسے صحیح احادیث میں صراحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔

میں آپ کو نماز کی ایک نہایت مختصر اور بہترین کتاب تجویز کروں گا جو عام دستیاب ہے۔ یہ کتاب صحیح احادیث کی روشنی میں ترتیب دی گئی ہے۔ جس کا نام Guide To Salaah یعنی ”رہنمائے نماز“ ہے۔ اسے ایم اے ٹاقب نے ترتیب دیا ہے۔

اگر لوگوں کے پاس وقت ہو اور وہ کوئی بڑی مفصل کتاب پڑھنا چاہیں جس میں نماز کی جزئیات پر مفصل روشنی ڈالی گئی ہو مثلاً سجدے کو کیسے ادا کرنا ہے؟ بدن کے کون سے حصے پہلے زمین سے چھونے چاہئیں؟ ہاتھوں اور کہیوں کی کیا پوزیشن ہو؟ جس میں نبی کریم ﷺ کی نماز کو تفصیل سے بیان کیا ہو اور

شروع سے آخوندک ایک ایک بات اور رُکن کی وضاحت کی گئی ہو۔ ایک ایسی ہی کتاب شیخ محمد ناصر الدین الالبانی نے مرتب کی ہے۔ جس میں صحیح احادیث مبارکہ نقش کی گئی ہیں۔

جبکہ سوال کا تعلق ہے تو نماز کی ادائیگی کا طریقہ صرف ایک ہے۔ اس کے علاوہ آپ اسلامک ریسرچ سنٹر کی لائبریری میں بھی نماز کے حوالے سے کتابیں پڑھ سکتے ہیں۔

امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

سوال: میر انعام جو گندر سدھو ہے، میں اسلامی پس منظر بھی نہیں رکھتا اور میر اسوال بھی نماز کے موضوع پر نہیں ہے، کیا میں سوال پوچھ سکتا ہوں؟

### ڈاکٹر محمد نائیک:

ہمیں اچھا لگے کا، اگر سوال موضوع سے متعلق ہو۔

جو گندر: دراصل میں دیکھ رہا ہوں کہ لوگ یہ سوال پوچھنا چاہتے ہیں اور اس کا جواب جانا چاہتے ہیں۔

### ڈاکٹر محمد نائیک:

چیز آپ کو استثنائی طور پر سوال کرنے کی اجازت ہے۔

جو گندر: دوسرا!!

## ڈاکٹر محمد نائیک:

نہیں نہیں اوقت کی کمی کے باعث صرف ایک ہی سوال!

جو گندر: او کے شکریہ!

درالصل میں نے یہ سوال اپنے مسلمان دوستوں اور محمد علی روڈ پر  
کچھ مسجد کے اماموں سے بھی کیا، لیکن میری تشفی نہیں ہوئی۔

جہاں تک میں جانتا ہوں، الف لام میم (ال۰۱)، طاسین (طس)،  
حاء میم (ح۰۱) وغیرہ کا مطلب حضرت محمد ﷺ نے بیان نہیں  
فرمایا۔

میں آپ سے یہ پوچھنا چاہتا ہوں کہ کیا حضرت محمد ﷺ نے  
نے کہیں ان کے معانی بیان فرمائے ہیں یا ان تخففات کا علم یا  
مفہوم کوئی بھی نہیں جانتا؟

درالصل یہ بنیادی حروف ہیں اور قرآن الف لام میم سے شروع  
ہوتا ہے۔ تو میں جانتا چاہتا ہوں کہ یہ کیا ہیں؟

## ڈاکٹر ذاکر نائیک:

بھائی نے ایک سوال پوچھا ہے اور بتایا ہے کہ بہت سے امام اور  
مسلمان اس سوال کا شافی جواب نہیں دے پائے کہ الف لام میم  
کے معانی کیا ہیں؟

یہ تخففات ہیں اور میں ان کا تفصیلی جواب دے چکا ہوں جو  
میری ایک ویڈیو کیسٹ میں موجود ہے تاہم یہاں میں اس  
سوال کا مختصر طور پر جواب دوں گا۔

یہ تخففات بعض سورتوں کی ابتداء میں آئے ہیں۔ 29 سورتیں  
ان تخففات سے یا حروف مقطعات سے شروع ہوتی ہیں۔ اگر  
آپ عربی حروف تہجی کا جائزہ لیں تو یہ الف، باء، تاء، ثاء، حاء وغیرہ  
سے شروع ہوتے ہیں اور ان کی تعداد 29 ہے۔

29 سورتوں کی ابتداء میں بعض جگہوں پر واحد حرف آتا ہے  
مشائیں، ق، ن وغیرہ۔

بعض سورتوں کے شروع میں دو حروف آتے ہیں مثلاً حم، طس  
بعض سورتوں کے شروع میں تین حروف آتے ہیں مشائیں، الف،  
لام، ن۔

اسی طرح بعض سورتوں کے شروع میں چار اور بعض کے شروع  
میں پانچ حروف آتے ہیں۔

اس موضوع پر بہت سی کتب موجود ہیں اور کئی کتب میں حروف  
مقطعات پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ بعض لوگوں نے لکھا ہے کہ اللہ  
 سبحان و تعالیٰ کا یہ اختصاری انداز بیان ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ  
یہ اللہ سبحان و تعالیٰ کے دستخط ہیں۔ بعض افراد نے کہا کہ یہ  
حروف لوگوں کی توجہ حاصل کرنے کی خاطر تھے۔ اسی طرح

لوگوں نے مختلف قیاس آرائیاں کی ہیں۔ لیکن اگر آپ اس پر غور کریں تو درحقیقت یہ حروف جو مختلف سورتوں کی ابتداء میں آئے ہیں انسان کیلئے ایک چیز ہیں۔ قرآن پاک کی آیات میں بھی مختلف مقامات پر انسان کو چیخ کیا گیا ہے اور کہا گیا ہے کہ وہ قرآن کی مثل ایک کتاب تیار کر کے دھائے۔ سورۃ بنی اسرائیل میں ہے:

**قُلْ لَيْلَنِ اجْمَعَتِ الْأَنْسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَنْ يَا تَوْبِيَشِلْ هَذَا  
الْقُرْآنَ لَا يَأْتُونَ بِيَشِلِهِ وَلَوْكَانَ بَعْضُهُمُ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا⑥**

ترجمہ: ”آپ کہہ دیجئے اگر تمام انسان اور جنات اس بات کیلئے جمع ہو جائیں کہ ایسا قرآن بنالا سکیں تو بھی ایسا نہ لاسکیں گے اگرچہ وہ سب ایک دوسرے کے مددگار بن جائیں۔“

﴿سورۃ بنی اسرائیل 17، آیت 88﴾

**فَلَيْلَنِ اثُوا بِحَدِيْثِ مَثِيلَةِ إِنْ كَانُوا صِدِّيقِينَ**

ترجمہ: ”اگر یہ پچ ہیں تو ایسا کلام بنائ کر تو لاسکیں۔“

﴿سورۃ طور 52 آیت 34﴾

**أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَهُ قُلْ فَلَيْلَنِ اعْشِرِ سُورِ قَتِيلَهِ مَفْتَرِيَتِ  
وَادْعُوا مِنْ أَسْتَطِعْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ رَبِّنِ كُنْتُمْ صِدِّيقِينَ⑦**

ترجمہ: ”کیا یہ لوگ کہتے ہیں کہ آپ نے اس کو خود بنالیا

ہے، آپ کہہ دیجئے کہ اگر تم سچے ہو تو اسکی دس سورتوں کو بنایا کر لے آؤ اور اللہ کے سوا جس جس کو بلا سکتے ہو، بلا لو۔“

﴿سورة هود 11 آیت 13﴾

أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَهُ طَلْنٌ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّثْلِهِ وَادْعُوا  
مَنْ أُسْتَطَعُمْ قِنْ دُونَ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَدِيقِينَ ۝

ترجمہ: ”کیا یہ کافر کہتے ہیں کہ یہ قرآن رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) نے اپنی طرف سے بنایا ہے، آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کہہ دیجئے کہ اگر تم سچے ہو تو تم بھی اس جیسی ایک سورۃ بنایا، اور اللہ کے سوا جن کو بلا سکو بلا لو۔“

﴿سورة يس 10 آیت 38﴾

اللہ تعالیٰ اس چیز کو آسان سے آسان کرتے چلے گئے اور سورہ بقرہ میں بیان ہے:

وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَرَى نَا عَلَى عَبْدٍ نَّاقَلُوا بِسُورَةٍ قِنْ  
مِّثْلِهِ وَادْعُوا شَهِيدًا مِّمَّا مَنْ دُونَ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَدِيقِينَ ۝  
فَلَمْ تُمْ تَفْعَلُوا وَلَمْ تَفْعَلُوا فَأَنْقُلُوا النَّارَ إِلَيْيَ وَقُوَّدُهُ النَّاسُ  
وَالْمَعْجَارَةَ أَعْلَمُ لِلْكَفَرِينَ ۝

ترجمہ: ”اور اگر تم اس کتاب میں شک کرتے ہو جو ہم نے

اپنے بندہ پر اماراتی تو تم ایک ہی سورۃ بنالا وَا اور اپنے  
جماعتوں کو بنا لو جو اللہ کے سوا ہوں، اگر تم چھے ہو۔  
پھر اگر تم نہ کر سکو، اور ہر گز نہ کر سکو گے تو اس آگ  
سے ڈرو جس کا ایندھن آدمی اور پھر ہیں، وہ کافروں  
کیلئے تیار ہے۔“

#### ﴿سورۃ البقرہ ۲ آیت: 23-24﴾

اللہ سبحانہ تعالیٰ نے کفار کو چیلنج کیا ہے کہ اگر وہ چھے ہیں تو  
قرآن جیسی صرف ایک سورۃ ہی بنا کر لے آئیں۔ اب الہم، حم،  
لیں وغیرہ کی علامات چیلنج ہیں۔ قرآن پاک عربی زبان میں  
نازل ہوا ہے اور عربوں کو اپنی زبان دانی اور فصاحت و بلاغت  
پر بڑا ناز تھا۔ عربی ان کی مادری زبان تھی اور اللہ انہیں چیلنج فرماتا  
ہے کہ یہ تمہاری زبان ہے۔ جس طرح اے بی سی وغیرہ  
انگریزی حروف تھیں ہیں اسی طرح الف، باء، تاء وغیرہ عربی  
حروف تھیں ہیں۔ اہم اسی عربی کے حروف ہیں۔ نزول قرآن  
کے وقت عرب اپنے زبان دانی پر فخر کرتے اور اڑاتے تھے۔  
شعر و ادب عروج پر تھا اور عرب اس پر ناز کرتے تھے۔ اللہ تعالیٰ  
فرماتا ہے کہ الف لام سیم (اللہ) تمہارے حروف ہیں۔ عربی  
زبان پر تمہیں فخر ہے اور اسی زبان میں قرآن نازل ہو رہا ہے۔  
اللہ تعالیٰ تمام انسانوں کو چیلنج دیتے ہیں کہ وہ بے شک جنات کی

مدلے لیں اور اللہ کے سوا جس کی چاہے مدد حاصل کریں اور  
قرآن پاک کی سورتوں کی مثل صرف ایک سورۃ ہی تیار کر کے  
دکھادیں۔ قرآن پاک کی سب سے چھوٹی سورۃ کی تین آیات  
ہیں۔ مختصر ترین سورۃ دس الفاظ پر مشتمل ہے۔ اللہ تعالیٰ چیخ فرم  
رہے ہیں کہ قرآن کی ایک سورۃ کی مثل ہی ایک سورۃ لے آؤ۔  
اگر تم اپنے دعووں میں پچ ہو اور ایسا ہر گز نہیں ہو سکتا۔ اس لئے  
جہاں بھی حروف مقطعات الف لام میم، حاء میم وغیرہ آتے ہیں  
ان کے فوراً بعد قرآن پاک کی تعریف ہے مثال کے طور پر سورہ  
بقرہ کی ابتدایوں ہے:

### الْقَرْءَةُ ذِلِكَ الْكِتَبُ لَا رَيْبَ بِهِ فِيهِ۝

﴿ سورۃ البقرہ ۲ آیت: ۱-۲ ﴾

یہ کتاب ہے جس میں کوئی شک نہیں اور یہ اہل ایمان اور متقيوں  
کیلئے منع ہدایت ہے۔ قرآن پاک میں جہاں بھی یہ حروف  
آتے ہیں ان کے بعد قرآن کریم کی تعریف آتی ہے اور یہ  
حروف انسان کو باور کرتے ہیں کہ یہ اللہ تعالیٰ کا کلام ہے اور  
انسان کے بس کی بات نہیں کہ وہ اس کلام جیسا کلام لا سکے۔  
بہت سے لوگوں نے کوشش بھی کی جن میں غیر مسلم بھی تھے۔  
لیکن اس کوشش میں نہ تو کوئی کامیاب ہوا اور نہ ہی انشاء اللہ  
العزیز کامیاب ہو پائے گا۔

## ڈاکٹر محمد نائیک:

اس بات کے پیش نظر کہ بھائی جو گندر سدھونے موضوع سے  
ہٹ کر سوال کیا ہے، میں اپنے سامعین کرام سے گزارش کرنا  
چاہتا ہوں اور انہیں یاد دلانا چاہتا ہوں کہ آج کا موضوع نماز  
ہے اس لئے سوالات اسی حوالے سے کیے جائیں۔ نیز جناب  
ڈاکٹر ڈاکٹر نائیک کی مختلف موضوعات پر ویڈیو اور آڈیو کیش  
اسلامک ریسرچ فاؤنڈیشن کے دفتر میں دستیاب ہیں اور آپ  
انہیں خرید بھی سکتے ہیں۔ ان میں مختلف موضوعات کو زیر بحث  
لایا گیا ہے جن میں

قرآن اور جدید سائنس ☆

ہندو مت میں خدا کا تصور ☆

دین اسلام کا اصل مفہوم ☆

اسلام میں انسانی حقوق ☆

مذہب اور بقیاد پرستی ☆

علمی بھائی چارہ اور اسلام ☆

کیا قرآن اللہ کا کلام ہے؟ ☆

مختلف الہامی کتب میں حضرت محمد ﷺ کا ذکر ☆

دعوت اسلام ☆

- |                               |   |
|-------------------------------|---|
| اسلام اور عیسائیت میں یکسانیت | ☆ |
| اسلام اور میثیہ یا کل سائنس   | ☆ |
| اسلام اور سیکولر ازم          | ☆ |
| تحل و برداشت اور عدم برداشت   | ☆ |
| تحریڑ و رللہ کی ٹوی نشریات    | ☆ |
| اسلام کا یقانی مذہب           | ☆ |

اور دیگر متنوع موضوعات شامل ہیں۔ آپ کی دلچسپی کے ہر موضوع پر ویدیو یا کیسٹ اسلام ریسرچ فاؤنڈیشن میں موجود ہے جسے آپ دیکھ سکتے ہیں اور اگر خریدنا چاہیں تو اس کی سہولت بھی میرے ہے۔ ان میں سے چند ویدیو یا کیسٹ آپ کے سامنے اس ثیبل پر ڈپلے کی گئی ہیں۔ ان میں قرآن پاک کا انگلش ترجمہ بھی ہے۔

اب سلپ سے ایک سوال کی طرف آتے ہیں۔

**سوال:** مرد اور عورتوں کے طریقہ نماز میں اختلاف کیوں ہے؟

### ڈاکٹر ذا اکرنا نیک:

سوال ہے کہ عورتوں اور مردوں کے نماز ادا کرنے کا طریقہ مختلف کیوں ہے؟

جیسا کہ میں پہلے گزارش کرچکا ہوں کہ بازار میں بے شمار

کتابیں موجود ہیں جن میں طریقہ نماز پر روشنی ڈالی گئی ہے۔  
طریقہ نماز پر تقریباً کبھی کتابیں دو حصوں میں منقسم ہوتی ہے۔  
**یعنی**

مردوں کا طریقہ نماز

عورتوں کا طریقہ نماز

کہیں ایک بھی ایسی صحیح حدیث نہیں ہے جس میں ہو کہ عورت کو مرد سے مختلف طریقے سے نماز ادا کرنی چاہیے۔ بلکہ صحیح بخاری شریف میں ہے:

”حضرت اُم درادِ اُنیٰ نے فرمایا کہ تشدید میں عورتوں کو مردؤں کی طرح بیٹھنا چاہیے۔“

صحیح بخاری شریف، جلد اول،

خصلت نماز، باب 63

بہت سی ایسی احادیث موجود ہیں جنہیں حضرت عائشہ صدیقہؓ تھیں اور دیگر ازواج مطہراتؓ تھیں تھیں نے روایت فرمایا ہے۔ صحیح مسلم شریف، صحیح بخاری شریف اور دیگر کتب احادیث پاک میں نماز کے حوالے سے متعدد احادیث موجود ہیں لیکن کہیں بھی اس بات کا ذکر نہیں کر عورتوں اور مردوں کو مختلف طریقوں سے نماز ادا کرنا چاہیے۔

اس کا صحیح جواب صحیح بخاری شریف میں دیا گیا ہے:

”آپ ﷺ نے فرمایا: نماز پر صوجس طرح تم نے مجھے نماز پڑھتے دیکھا ہے۔“

(صحیح بخاری جلد اول، کتاب اذان،

باب 18 حدیث 604، جلد نهم حدیث 352)

اہذا عورت ہو یا مرد اسے اسی طرح نماز ادا کرنا چاہیے جس طرح نبی کریم ﷺ نے نماز ادا فرمائی۔

سوال: السلام علیکم بھائی! میرا سوال ہے کہ کیا نماز صرف قرآن اور احادیث میں بتائے ہوئے طریقے سے ہی ادا کرنا چاہیے یا اسے ہم اپنے طریقے سے بھی پڑھ سکتے ہیں۔ نیز پہلے پیغمبر کس طرح نماز ادا کرتے تھے اور کیا پانچ وقت نماز ادا کرتے تھے؟

### ڈاکٹر ذاکرنا سیک:

بھائی نے سوال کیا ہے کہ کیا ہمیں نماز قرآن و حدیث پاک کے بتائے ہوئے طریقے سے ادا کرنا چاہیے یا ہم اپنے طریقے سے بھی نماز ادا سکتے ہیں اور کیا پہلے زمانے کے انبیاء کرام ﷺ اسی طریقے سے نماز ادا کرتے تھے؟

اللہ تعالیٰ و تعالیٰ کے تمام انبیاء کرام ﷺ نماز ادا کرتے تھے اور سب نبی سجدہ ضرور کرتے تھے جو نماز کا اہم رکن ہے۔ لیکن ہو سکتا ہے کہ انبیاء کرام ﷺ اس طریقے سے نماز ادا نہ کرتے

ہوں جس طریقے سے آج ہم نماز ادا کرتے ہیں۔

جیسا کہ قرآن پاک میں اللہ سبحانہ و تعالیٰ کا ارشاد پاک ہے:

ترجمہ: ”آج کے دن تمہارے دین سے کافر نا امید ہو گئے، سوم ان سے مت ڈرو، اور بھے سے ڈرتے رہو آج کے دن تمہارے لئے تمہارے دین کو میں نے تکمل کر دیا، اور میں نے اپنا انعام تم پر پورا کر دیا اور میں نے تمہارے لئے اسلام کو بطور دین کے پسند کیا۔“

#### ﴿سورة المائدہ ۱۵ آیت: ۳﴾

اس کا مطلب ہے کہ اس سے قبل انہیاء نماز ضرور ادا کرتے تھے اور اس میں سجدہ بھی کرتے تھے لیکن ممکن ہے ان کا طریقہ ہمارے طریقے سے مختلف یا کسی حد تک مماثل رہا ہو۔ جیسا کہ توریت و زیور و انجیل میں مرقوم ہے۔

بھائی کے سوال کے درمیان حصے کی طرف آتا ہوں کہ کیا ہم کسی بھی من چاہے طریقے سے نماز ادا کر سکتے ہیں؟ ہمیں ایک ہی طریقے سے نماز کیوں ادا کرنا چاہیے؟

میں بیان کر چکا ہوں کہ نماز کے معاشرتی و سماجی فوائد ہیں اور اس سے بھائی چارے کو فروغ ملتا ہے۔ مساوات اور اتحاد کا درس ملتا ہے۔ اگر آپ یہ کہیں کہ میں اپنے طریقے سے نماز

پڑھ لیتا ہوں اور کری پے بینہ کرنماز پڑھ لیتا ہوں۔ تو اس وقت آپ معاشرتی مساوات، بھائی چارہ، انسانی علق و محبت، روحانی خواہد اور دیگر تمام فوائد سے محروم رہیں گے جن کا تذکرہ میں تفصیل کے ساتھ کرچکا ہوں۔ اگر آپ اپنا الگ سے انداز اپناتے ہیں تو آپ ان فوائد سے محروم رہیں گے اور اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے احکامات کے برعکس عمل کریں گے۔

ہاں، اگر آپ سمجھتے ہوں کہ آپ ان احکامات سے بہتر فہم رکھتے ہیں تو ایسا کر سکتے ہیں۔ یعنی اگر آپ اپنے آپ کو نبی کریم ﷺ سے افضل (نحوذ بالله) سمجھتے ہیں تو پھر اپنا طریقہ اختیار کر لیں لیکن آپ کبھی اپنے مقصد میں کامیاب نہیں رہیں گے۔

قرآن پاک میں ہے:

**وَمَكْرُوٰهُ مَكْرُوهٌ اللّٰهُ وَاللّٰهُ خَيْرٌ الْمُكَرِّيْنَ**

ترجمہ: ”اور ان لوگوں نے خفیہ تدبیریں کیں، اور اللہ نے بھی خفیہ تدبیر کی، اور اللہ سب سے اچھی تدبیر کرنے والا ہے۔“

﴿سورة آل عمران: آیت: 54﴾

اب اللہ تعالیٰ آپ کو ایک راستہ بتاتا ہے کہ اس پر چلو یہ بہتر راستہ ہے۔ لیکن اگر آپ بزم خود اللہ تعالیٰ کی نسبت زیادہ بہتر

راست منتخب کر سکتے ہیں (نحوہ باللہ) تو کر لیں۔ اگر آپ اسی کوئی کوشش کر بھی لیں تو ناکام رہیں گے۔

قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے چیلنج کیا ہے کہ لوگوں نے کوشش کی مگر ناکام رہے اور اگر کوئی خیال کرتا ہے کہ (معاذ اللہ) وہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ سے بہتر سوچ سکتا ہے تو ایسا کرنے والا گمراہ ہی ہو سکتا ہے۔ لیکن جس کا اللہ اور اس کے رسول ﷺ پر ایمان ہے اسے اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے احکامات پر چلا چاہئے اور اس طریقے کو اختیار کرنا چاہیے جو اللہ اور اس کے رسول ﷺ نے منتخب کیا اور اس طرح اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت کرنا چاہیے۔

امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

### ڈاکٹر محمد نائیک:

اگلا سوال بھائی رضوان اے حیدر خلیفہ کی طرف سے ہے۔

آپ کہتے ہیں:

السلام علیکم! میں جدہ سعودی عرب میں کام کر رہا ہوں۔ ایک دفعہ میں نے اپنے ایک دوست کو نیند سے بیدار کر کے نماز کیلئے بلایا۔ اس نے کہا کہ اس نے متعدد بار خانہ کعبہ میں نمازوں کی ہے اور خانہ کعبہ میں ادا کی گئی نمازوں ایک لاکھ نمازوں کے برابر

ہے اس لئے اگلے چند برس مجھے نماز ادا کرنے کی ضرورت نہیں  
ہے۔ مجھے اس سے کیسے جواب دینا ہو گا؟

### ڈاکٹر ذاکرنا یگ:

بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ جب وہ سعودی عرب میں تھے تو  
انہوں نے اپنے ایک دوست کو نیند سے بیدار کر کے نماز کیلئے کہا  
تو اس نے کہا کہ چونکہ وہ خانہ کعبہ میں بہت سی نمازوں ادا کر چکا  
ہے اور وہاں ایک نماز ادا کرنا ایک لاکھ نمازوں کے برابر ہے  
اس لئے اب اسے اگلے چند برس نماز ادا کرنے کی ضرورت نہیں

ہے۔

اس کی بات کا ایک حصہ صحیح ہے کیونکہ حدیث مبارکہ میں ہے کہ  
نبی کریم ﷺ نے فرمایا کہ مسجد نبوی میں نماز ادا کرنے کا  
ثواب دیگر مساجدوں میں نماز ادا کرنے سے دس ہزار نمازوں  
ہے یعنی مسجد نبوی کی ایک نماز عام مساجد کی دس ہزار نمازوں  
کے مساوی ہے۔ اسی طرح آتا ہے کہ خانہ کعبہ میں ایک نماز  
دولакھ نمازوں کے برابر ہے۔ یہ صحیح احادیث میں ہے اور میں  
اس سے اتفاق کرتا ہوں۔

لیکن لوگوں کو اس کے بارے میں صحیح علم ہونا چاہیے۔ ان  
نمازوں سے جو ثواب آپ حاصل کرتے ہیں یہ اضافی ثواب

ہے لیکن یہ نماز کسی اور فرض نماز کا مقابل نہیں ہے۔ نبی  
 کریم ﷺ نے کبھی نہیں فرمایا کہ اگر آپ وہاں ایک نماز فخر  
 ادا کریں تو اتنے ہزار فخر کی نمازیں پڑھنے کی ضرورت نہیں  
 ہے۔ جہاں تک ثواب اور عنایات کے حاصل کرنے کا تعقیل  
 ہے تو وہ آپ کو ضرور ملیں گی لیکن اگر آپ یہ کہیں کہ جتنی  
 نمازوں کا ثواب ملے گا اس قدر نمازیں اگر آپ نہ بھی ادا  
 کریں تو کوئی حرج نہیں ہوگا، ایسا بالکل نہیں ہے۔ اگر آپ کو  
 ایک نماز فخر کا ثواب ایک لاکھ نمازوں کے برابر ملتا ہے تو اس کا  
 ہرگز یہ مطلب نہیں ہے کہ آپ آئندہ ایک لاکھ فخر کی نمازیں  
 ادا ہی نہ کریں۔ آپ کو واضح انداز میں سمجھانے کیلئے میں ایک  
 مثال دوں گا۔ جب آپ کسی امتحان میں شامل ہوتے ہیں تو  
 آپ کو پچھوٹیں مار کس ملتے ہیں۔ اگر آپ کرکت کھیلتے ہیں تو  
 پانچ نمبر اضافی ملتے ہیں۔ اسی طرح داخلے کے وقت چند نمبر  
 کھیلوں یا سکاؤنگ وغیرہ کیلئے مخصوص ہوتے ہیں۔ کالج میں  
 کھیلوں یا دیگر ہم انصابی سرگرمیوں کی بناء پر چند نمبر دیئے جاتے  
 ہیں لیکن اگر کوئی کہے کہ میڈیکل میں داخلہ کیلئے یہ نمبر مددگار  
 ہو سکتے ہیں تو یہ ممکن ہے اس سے فائدہ میں اضافہ ہو سکتا ہے  
 لیکن اگر کوئی یہ کہے کہ میں سارا دن کرکت ہی کھیتار ہوں تاکہ  
 مجھے بہت زیادہ اضافی نمبر مل جائیں اور مجھے دیگر مضامین کو تیار

ہی نہ کرنا پڑے تو ایسا ممکن نہیں ہے۔ اس طریقے سے اگر وہ پانچ پانچ اضافی نمبرز لے کر امتحان میں پاس ہو جائے تو یہ ممکن نہ ہوگا۔ اگر وہ دن رات کر کت کھیلتا ہے پورا دن اور پوری رات کر کت کھیلے، ایک سال، پانچ سال یا دس سال یا سلسلہ جاری رکھے اور امتحان والے دن جا کر بھی چوڑی فہرست پیش کر کے کہے کہ میں نے اس قدر کر کت کھیلی ہے۔ اب کر کت کے نمبرز اضافی اور بونس کے طور پر ہوتے ہیں اور یہ نمبرز امتحان میں کامیاب ہونے کی صورت میں دیئے جاتے ہیں۔

ای طرح اگر وہ شخص کہے کہ میں چند نمازوں پڑھ کر ساری زندگی کیلئے اس سے فارغ ہو جاؤں اور نمازوں بچگانہ کی ادائیگی کی ضرورت نہ رہے تو یہ امر ناممکن ہے۔

نماز کا ثواب اللہ رب العزت کا انعام ہے اور خصوصی رحمت ہے لیکن یا اسی وقت ہے جب ایک انسان اپنے فرائض ادا کرتا ہے۔ یہ بونس مارکس ہیں اور اگر ایک شخص مسجد الحرام میں نماز ادا کرتا ہے تو اس کا اضافی ثواب تو ملے گا لیکن اس سے ہرگز یہ مطلب نہیں کہ ثواب کے طور ملنے والی نمازوں اس کی فرض نمازوں کا مقابل ہیں اور وہ چاہے تو نمازوں پڑھتے ہے۔ ایسا ہرگز نہیں اور اسے ہر حال میں نمازوں بچگانہ ادا کرتا ہوگی۔

امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

سوال: میں ایک برس میں ہوں اور میرا سوال ہے کہ جو لوگ مسجد میں  
جاتے ہیں کیا ان کیلئے سرڑھانپا اور پکڑی یا توپی پہننا ضروری  
ہے؟ ہمارے ہاں لوگ سرڑھانپے بغیر نماز پڑھنے کو اچھا نہیں  
سمجھتے جبکہ عراق اور ایران میں لوگ ننگے سرپنجی نماز ادا کر لیتے  
ہیں، کیوں؟

### ڈاکٹر ذاکر نائیک:

بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ انڈیا میں لوگ نماز کے وقت عام  
طور پر توپی وغیرہ پہن کر مسجد میں جاتے ہیں لیکن ایران، عراق  
اور چند دیگر ممالک میں لوگ نماز کے دوران توپی نہیں پہنتے۔  
بھائی! قرآن پاک کی کسی آیت یا کسی صحیح حدیث میں نہیں ہے  
کہ توپی پہننا فرض ہے یا نماز کیلئے توپی ضروری ہے۔ لیکن بعض  
احادیث میں آتا ہے کہ صحابہ کرام ﷺ توپی پہن کر نماز ادا  
کرتے تھے۔ اگر کوئی ادب و احترام کے حوالے سے توپی پہننا  
ہے تو الحمد للہ۔

اگر آپ جائزہ لیں تو مشرقی ثقافت میں احترام کیلئے توپی پہنی  
جاتی ہے لیکن مغرب میں جائیں تو ”بیلو تمم“ کہتے ہوئے  
احتراماً توپی اتار دی جاتی ہے۔ ”بیلو! نیم اہاد آریو“ اور اس  
کے بعد توپی پہن لی جاتی ہے۔ لہذا مغربی تہذیب میں احترام

کے اظہار کیلئے توپی آثاری جاتی ہے اور مشرقی تہذیب میں توپی  
پہنی جاتی ہے۔ لیکن مسلمان ہونے کے ناطے ہم انگلینڈ یا  
یہاں کی ثقافت کی پیدروی نہیں کرتے۔ چونکہ یہ احترام کی  
علمات ہے اور متعدد احادیث میں آتا ہے کہ صحابہ کرام ﷺ  
نماز کے دوران سرڑھانپ کر رکھتے تھے۔ لہذا توپی پہن کر نماز  
ادا کرنے میں کوئی خرابی نہیں ہے لیکن اس کے ساتھ ہی قرآن و  
حدیث سے کہیں بھی ثابت نہیں کہ نماز کیلئے توپی پہننا فرض  
ہے۔ اگر مسلمان بغیر توپی پہنے نماز ادا کرتے ہیں تو بھی انشاء  
اللہ ان کی نماز قبول کی جائے گی۔ یہاں اگر کوئی یہ کہے کہ توپی  
پہن کر نماز ادا کرنا غلط ہے تو میں اس سے اتفاق نہیں کروں گا۔  
کیونکہ کسی حدیث میں بھی یہ نہیں ہے کہ توپی پہن کر نماز کی  
اجازت نہیں ہے۔ لہذا یہ اختیاری بات ہے جو توپی پہن کر نماز  
پڑھنا چاہتے ہیں، وہ پہن کر پڑھیں اور جو توپی کے بغیر نماز ادا  
کرنا چاہتے ہیں وہ اس کے بغیر ادا کر لیں کوئی مخالفت نہیں  
ہے۔ امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

### ڈاکٹر محمد نائیک:

اگلا سوال سلپ سے ہے۔

پوچھا گیا ہے کہ کیا ایک غیر مسلم نماز میں شریک ہو سکتا ہے اور

مسلمانوں کے ساتھ مل کر نماز ادا کر سکتا ہے؟

### ڈاکٹر ذاکر نائیک:

بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ کیا ایک غیر مسلم نماز ادا کر سکتا ہے۔  
 بھائی! اگر وہ نماز ادا کرنے کا اتنا ہی شائق ہے تو اسے اس سے  
 پہلے ایمان لانا ہوگا۔ لہذا اگر غیر مسلم اسلام قبول کرنا چاہتے ہیں  
 تو میں انہیں کھلے دل سے خوش آمدید کہتا ہوں۔ لیکن اسے پہلے  
 ایمان لانا ہوگا۔ جو اللہ پر ایمان لاتا ہے اسلام قبول کرتا ہے  
 اسے ہم خوش آمدید کہتے ہیں اور جو کہتا ہے کہ میں اللہ پر ایمان  
 لائے بغیر نماز ادا کرنا چاہتا ہوں تو وہ آئے اور نماز ادا کرے اور  
 رخصت ہو جائے۔ لیکن اس کی نماز جنمائی سے زیادہ کچھ  
 نہیں ہوگی۔ ایمان کے بغیر نماز بے سود ہے۔ اگر ایک غیر مسلم  
 اسلام لاتا ہے اور اس کے بعد نماز ادا کرتا ہے تو الحمد للہ اس کی  
 نماز قبول کی جائے گی۔ لیکن اگر وہ اللہ پر ایمان نہیں رکھتا اور  
 صرف لوگوں کو وکھلانے کی خاطر نماز پڑھتا چاہتا ہے۔ ایسے  
 لوگوں کے بارے میں سورہ ماعون میں ہے کہ:

**فَوَيْلٌ لِّلْمُصَلِّيْنَ الَّذِيْنَ هُمْ عَنْ صَلَاةٍ تَهْمُّ  
 سَاهُوْنَ الَّذِيْنَ هُمْ يُرَاءُوْنَ**

ترجمہ: ”تجھی ہے ان نمازیوں کیلئے جو صرف لوگوں کو دکھاتے کیلئے

نماز پڑھتے ہیں۔“

﴿سورة الماعون 107، آیات 4-6﴾

قرآن ایسے لوگوں کو منافق کہتا ہے۔ غیر مسلم بھی نماز پڑھ سکتے ہیں لیکن ان کی نماز انہیں سیدھی راہ کی طرف نہیں لے جائے گی جب تک کہ وہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ پر ایمان نہیں لائیں گے۔ منافقانہ اور وکھلاؤے کی نماز کا کوئی فائدہ نہیں، لیکن قبول اسلام اور ایمان کے بعد نماز ادا کرنے سے انہیں فائدہ پہنچے گا۔ اگر اسلام لانے کے بعد وہ نماز ادا کرتے ہیں تو ہم انہیں خوش آمدید کہتے ہیں۔ امید ہے سوال کا جواب ہوا۔ سوال: السلام علیکم بھائی! میں آپ سے سوال پوچھنا چاہتی ہوں کہ کیا ہم کسی غیر مسلم کے گھر میں نماز ادا کر سکتے ہیں؟

### ڈاکٹر ذاکر نائیک:

مہن نے ایک سوال پوچھا ہے کہ کیا ہم کسی غیر مسلم کے گھر میں نماز ادا کر سکتے ہیں؟

مہن اس کا جواب صحیح بخاری شریف میں موجود ہے:  
”پوری زمین میرے لئے اور میرے چیزوں کاروں  
کیلئے عبادت گاہ بنادی گئی ہے۔“

﴿صحیح بخاری جلد اول کتاب الصلاۃ، باب 56 حدیث: 429﴾

آپ دنیا میں کسی بھی مقام پر نماز پڑھ سکتے ہیں لیکن وہ مقام  
 پاک و صاف ہونا چاہیے۔ اگر آپ کسی غیر مسلم کے گھر میں نماز  
 ادا کرنا چاہتے ہیں تو کسی صاف جگہ پر پاک پڑھایا جائے نماز  
 بچھا کر نماز پڑھ لیں۔ اگر وہاں پر کوئی بت یا ایسی تصور ہو تو  
 آپ سڑا قائم کر سکتے ہیں جو ایک نیزا بھی ہو سکتا ہے اور اس کی  
 تلقین نبی کریم ﷺ نے فرمائی ہے۔ لہذا آپ کسی بھی پاک  
 و صاف زمین پر نماز پڑھ سکتے ہیں لیکن آپ کے آگے کوئی  
 تصور یا بت نہیں ہونا چاہیے۔

### ڈاکٹر محمد نائیک:

اگا سوال سلپ سے پیش کیا جاتا ہے بیکھرا رخور شیداے خان کا  
 سوال ہے کہ نماز کی ادائیگی کیلئے موزوں ترین لباس کون سا  
 ہے؟ کرتے پاچاہدہ، پینٹ، شرت اور نٹا، یا کوئی اور لباس؟

### ڈاکٹر ڈاکرنا نائیک:

بھائی نے سوال کیا ہے کہ نماز کی ادائیگی کیلئے موزوں ترین  
 لباس کون سا ہے؟ کرتے پاچاہدہ، پینٹ، شرت اور نٹا، وغیرہ  
 وغیرہ؟

نماز میں جو بنیادی تقاضا ہے وہ یہ ہے کہ بدن کو کہاں تک ڈھانپا

جائے۔ مستورات کیلئے پورا بدن ڈھکا ہونا چاہیے۔ صرف چہرہ اور کلاں یوں سے آگے ہاتھ باہر رہ سکتے ہیں۔ مردوں کیلئے ناف تک زیر یہ حصہ ڈھانپنا ضروری ہے اور اگر باقی ڈھکا ہوانہ بھی ہو تو کوئی بات نہیں۔ جہاں تک کرتے پائجامے اور پینٹ شرٹ کی بات ہے تو جس لباس میں آپ الہمیان محسوس کریں پہنن لیں۔ ایسا نہ ہو کہ آپ ایسا لباس پہن لیں کہ تماز کے دوران اس کی ٹکنیں درست کرتے رہیں یا تماز سے زیادہ آپ لباس کو سنبھالنے میں مشغول ہو جائیں۔ لہذا آپ تماز کے دوران جو لباس پہننا پسند کریں پہن لیں لیکن یہ لباس شریعت کے بر عکس نہ ہو اور مذکورہ بدن کا ساتر ہو۔ غیر شرعی لباس میں ایسا لباس ہے جو ساترنہ ہو یعنی بدن کو صحیح طور پر نہ ڈھانپ سکے یا اس پر صلیب یا کسی اور مذہب کے ایسے نشانات بنے ہوں جو شرک کے مظہر ہوں، اس طرح کا لباس ہرگز نہیں پہننا چاہیے۔ لیکن آپ کرتہ پائجامہ پہنیں یا پینٹ شرٹ پہن کر تماز دا کریں اس میں کسی قسم کی قباحت نہیں ہے۔

امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

سوال: میں غیر مسلم ہوں اور میرا سوال ہے کہ دیگر مذاہب کی عبادات اور تماز میں کیا فرق ہے؟ یعنی اجتماعی پوجا وغیرہ۔ اور کیا دیگر عبادات میں تماز کے مقابلے میں غلطیاں ہیں؟

## ڈاکٹر ذاکر نائیک:

بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ ویگر مذاہب کی پوجا اور نماز میں کیا  
فرق ہے اور ان میں کیا خانی ہے؟  
بھائی!

اس میں سب سے بڑا فرق یہ ہے کہ جب ہم نماز ادا کرتے ہیں  
تو صرف اللہ سبحانہ و تعالیٰ یعنی رب واحد کی عبادت کرتے  
ہیں۔ ہم ایک اللہ پر یقین رکھتے ہیں اور میں اپنے ایک خطاب  
میں تصویر خدا کے حوالے سے تفصیل سے بات کرچکا ہوں۔ ہم  
توحید کے عقیدے کو مانتے اور اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی وحدانیت پر  
یقین رکھتے ہیں۔ دوسرے مذاہب میں جنہیں 'خدا' کہا اور  
پکارا جاتا ہے، ہم انہیں مجبود نہیں سمجھتے۔ مثال کے طور پر ایک  
 شخص یتوں کی پوجا کرتا ہے لیکن ہم یتوں کو اللہ نہیں سمجھتے۔ ہم  
 ایک اللہ کی عبادت کرتے ہیں اور یہی بات ہندوؤں کی مذہبی  
 کتب میں بھی موجود ہے اسی لئے ہم انہیں دعوت دیتے ہیں کہ  
 آزاد ان باتوں کی طرف جو ہم میں اور تم میں مشترک ہیں یعنی  
 ایک اللہ کی عبادت۔ بیگر دیدیں ہے:

"آپ اللہ کا تصور (تصویر، شکل یا مجسم) نہیں بن سکتے۔"

(ب) بگردید باب 32 شلوک 4)

لہذا اس تناظر میں آپ جو کچھ کر رہے ہیں غلط ہے۔ اسی بات کا ذکر بھگوڈ گیتا میں بھی ہے:

”تمام عادہ پرست لوگ جھوٹے خداوں کی پوجا کرتے ہیں۔“

(بھگوڈ گیتا باب 7 منتر 19-23)

جو لوگ جھوٹے معبدوں کی عبادت کرتے ہیں ان کی خواہشات بھی اللہ تھی پوری کرتا ہے مگر ان لوگوں کا شمار جھوٹے گروہ میں ہو گا اور جو لوگ اللہ کے آگے سر جھکاتے ہیں وہ چھوٹیں میں سے ہیں۔ میں بتوں کے آگے جھکنے والوں سے کہتا ہوں کہ ان کی اپنی مذہبی کتب میں اس بات کو غلط اور منوع قرار دیا گیا ہے۔ لہذا اگر یہ اپنی مذہبی کتب کے خلاف ہیں تو ان کا عمل حرام ہے۔ اگر آپ عیسائیت کی طرف آئیں تو وہ لوگ اس طریقے سے عبادت نہیں کر رہے جس طرح بابل میں مذکور ہے۔ بابل میں ہے کہ تمام انبیاء کرام صلی اللہ علیہ وسلم جب نماز ادا کرتے تو وہ سجدہ کرتے تھے اور نماز سے قبل وضو کرتے تھے۔ لیکن جب عیسائی عبادت کرتے ہیں تو وہ وضو نہیں کرتے، سجدہ نہیں کرتے اس لئے ان کی عبادت بابل کے بر عکس ہے۔ اس کے بعد قرآن پاک میں عبادت کا صحیح طریقہ بتایا گیا ہے مگر وہ نہ تو بابل کے طریقے پر عمل کرتے ہیں اور نہ اللہ کے آخری

پیغام کی پیروی کرتے ہیں اور میں اپنے پہلے خطبے "مذاہب عالم" میں خدا کا تصور، میں بھی اس بات پر روشنی ڈال چکا ہوں کہ دعا کے بڑے مذاہب کی عجادات کس نتیج پر ہیں۔ آپ مزید تسلی اور معلومات کیلئے میری ڈائی وکی ڈائریکٹر سکتے ہیں۔  
امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

سوال: اگر سوال تنظیم امام خطیب کا ہے جو ایک طالب علم ہیں۔ وہ پوچھتے ہیں کہ آپ نے فرمایا ہے کہ مردوں کو نماز میں کندھے سے کندھاما ل کر کھڑے ہونا چاہیے۔ کیا خواتین کو بھی ایسے ہی کرنا چاہیے؟

[www.OnlyOneOrThree.com](http://www.OnlyOneOrThree.com)

### ڈاکٹر ڈاکرنا سیک:

بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ جیسا کہ احادیث میں مذکور ہے کہ ہمارے پیارے نبی کریم ﷺ نے فرمایا کہ جب تم نماز کیلئے کھڑے ہو تو کندھے سے کندھاما ل کر کھڑے ہو۔ کیا مستورات کو بھی ایسے ہی کرنا چاہیے؟

میں پہلے ذکر کر چکا ہوں کہ خواتین کو مساجد میں آ کر نماز ادا کرنے کی اجازت ہے لیکن اگر آپ کہیں کہ کیا عورتوں اور مردوں کو کندھے سے کندھاما ل کھڑے ہونا چاہیے تو یہ درست نہیں ہے۔ اب میڈیکل سائنس بتاتی ہے کہ عورت کے

کندھے مرد سے مختلف ہیں اس لئے نماز میں انہیں کہا جائے کہ تم نماز ادا نہیں کر سکتی۔ لیکن ایسی بات نہیں ہے بلکہ حکم یہ ہے کہ جب مرد نماز ادا کریں تو کندھے سے کندھاما لیں اور جب عورتیں نماز ادا کریں تو وہ بھی کندھے سے کندھاما لکر کھڑی ہوں۔ لیکن مردوں اور عورتوں کو کہیں بھی مخلوط کرنے کا حکم نہیں ہے دونوں اصناف کو الگ الگ عبادت کرنے کا حکم ہے۔ عورتوں اور مردوں کو مسجد میں ایک جیسی لیکن الگ الگ سہولیات میسر ہونی چاہیے۔

امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

### ڈاکٹر محمد نائیک:

اگر اس موضوع پر آپ کوئی بھی سوال پوچھتا چاہیں تو ہم آپ کو خوش آمدید کہتے ہیں۔ ہر رفته تین بجے، اتوار کورات ساڑھے دس بجے، اور خواتین پیر کو تین بجے اسلامک رسیرج سنتر کے آڈیوورسیم میں آسکتی ہیں اور پھر سے مستفید ہونے کے علاوہ سوالات بھی پوچھ سکتی ہیں۔ اب آج کے آخری سوال کی طرف آتے ہیں !!

سوال: السلام علیکم بھائی! آپ نے بتایا ہے کہ الحمد للہ خواتین مسجد میں نماز ادا کر سکتی ہیں لیکن جیسا کہ اب رحمان البارک کی آمد آمد

ہے میرا سوال ہے کہ خواتین چونکہ عشاء کی نماز کے وقت پچھے  
کاموں میں مصروف ہوتی ہیں اس لئے اگر وہ گھر میں نمازو  
نوافل تراویح ادا کر لیں اور تلاوت کر لیں تو کیا ان کے ثواب  
میں کی تو واقع نہیں ہوگی؟

### ڈاکٹر ذاکر نائیک:

بہن نے سوال پوچھا ہے کہ رمضان المبارک قریب آ رہا ہے  
اور خواتین کیلئے عشاء کی نماز اور نماز تراویح ادا کرنے میں  
مسئل ہیں۔ الحمد للہ اب بھی میں بہت سے مقامات پر تراویح  
کا اہتمام ہے۔ آپ دہاں جا کر تراویح ادا کر سکتی ہیں۔ لیکن اگر  
آپ دہاں نہیں جا سکتیں تو کیا گھر میں نماز تراویح ادا کر سکتی  
ہیں؟

میری بہن آپ یقیناً گھر میں پڑھ سکتی ہیں، اگرچہ ترجیح  
جماعت کو حاصل ہے۔ لیکن اگر آپ کچھ مسائل کی وجہ سے  
جماعت میں شریک نہیں ہو سکتیں تو آپ انفرادی طور پر گھر میں  
نماز عشاء و تراویح ادا کر سکتی ہیں۔ ثواب میں تو کی نہیں ہوگی  
لیکن ہر خاتون حافظ نہیں ہوتی اور اس طرح وہ تراویح میں پورا  
قرآن سماعت یا قرأت نہیں کر سکتی اور جماعت کے فوائد سے  
بھی مستفید نہیں ہو سکتی۔ لیکن نماز ادا نہ کرنے سے بہتر ہے کہ

آپ گھر میں نماز ادا کر لیں۔ آپ کو ثواب تو ملے گا لیکن جماعت کے اجتماعی فیوض و فوائد سے محروم رہیں گی۔

صحیح بخاری جلد اول میں ہے کہ آپ جماعت میں بیس یا 70 گناہ زیادہ ثواب حاصل کر سکتے ہیں لہذا جماعت کی فضیلت اپنی جگہ برقرار ہے۔ لہذا انفرادی طور پر نماز ادا کرنے سے جماعت میں نماز پڑھنے کا ثواب کہیں زیادہ ہے۔  
امید ہے سوال کا جواب ہوا۔

### ڈاکٹر محمد نائیک:

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ تَعَالٰى كے شکر گذار ہیں جس نے اس پروگرام کو اسلامک ریسرچ سٹرکٹ کے پلیٹ فارم سے ہمارے لئے ممکن بنایا۔ ہم اپنے تمام مہماں کو شکر یہ ادا کرتے ہیں۔ اسی طرح اس پروگرام میں شرکت پر پریس اور اس پروگرام کے منتظرین اور پروگرام کو رویا کرنے والے احباب کے بھی شکر گذار ہیں، جن کے بھرپور تعاون سے یہ پروگرام کامیاب ہوا۔

جزاکم اللہ خیراً۔

END OF TIME

# اینڈ اف ٹائم

قیامت کی نشانیاں اور ظہور امام مہدی



ریکارڈ  
سکن اسے  
کے ساتھ



مفت:

ہارون یحییٰ

مترجم:

انجم سلطان شہباز

کتاب کے ماتحت  
”اینڈ اف ٹائم“

وینی یونیورسٹی مفت حاصل کریں।

376 صفحات پر مشتمل خوبصورت سرورق، مضبوط جلد ہندی اور عمدہ کاغذ پر چھپ کر تیار ہے।

اگر یہی اپنے قریبی ایک شال سے طلب گریں یا ہمراہ راست را لے گریں:

بالقابل اقبال لاہوری، بک شریعت، جملہ پاکستان

Ph: 0544-614977-0321-5440882-0323-5777931

WWW.BOOKCORNER.COM.PK

# بک کرن شو!

”اچھی کتابوں کا مطالعہ دل کو زندگی اور بیدار رکھتے کیلئے بہت ضروری ہے۔“ (سعدی جیسا ہے)

# حَدَائِيْسِ سَعْدَى

» درسی پاس ت لائی گلاب میں ایجاد کیا گئیں کامیابی اور انجام



مع درسِ حیات

مصنف:

شیخ سعدی شیرازی رحمۃ اللہ علیہ

مترجم:

محمد مغفور الحق



352 صفحات پر مشتمل خوبصورت سروق، مضبوط جلد بندی اور عمدہ سچری کا غذ

آج ہی اپنے قریبی بگ بٹال سے طلب کریں یا براہ راست رابطہ کریں:

بال مقابل اقبال لاہوری، بک شریعت، جیلم پاکستان

Ph: 0544-614977-0321-5440882-0323-5777931

[WWW.BOOKCORNER.COM.PK](http://WWW.BOOKCORNER.COM.PK)

# بُكَانِشُورِي

اسایی (قرآن پاک، آداب و حفاظت، قرائیت، احادیث پاک، سیرۃ النبی ﷺ، معرفۃ الاروں، فتاویٰ جات، خطبات، ہدایت، تذکرے) تاریخی، علمیاتی، کتبیں برائیں۔ ناول افسانے، شعر و ادب، فلسفہ و فقیہات، افاقت، میکرو بیز، اگر یعنی کتب۔ اور وغیرہ مختلف موضوعات پر ایک لاکھ سے زائد علمی و رائجی کاپر سکون ما جوں میں وسیع پیمانے پر

# بُكْرِيَّا نُشرنگ

پرنٹرز - پبلیشورز - کمپیوزرز - ڈیزائنرز -

بکس سیلرز - ہول سیلرزا ینڈ لائبریری آرڈر سپلائیز



ایک بار تشریف لائیں بار بار آنے کیلئے!

بال مقابل اقبال لائبریری، بک شریٹ، جہلم پاکستان

**0544 - 614977 | 0321 - 5440882**

[WWW.BOOKCORNER.COM.PK](http://WWW.BOOKCORNER.COM.PK)

showroom@bookcorner.com.pk





سوانح حیات شمس المعرف

# شہزادہ رحمۃ اللہ علیہ حضرت شمس زرنز

مع مختصر اقتباص دیوان شمس تبریز

از مولانا جلال الدین رومی

مرتب راجح طارق محمود نعماٰنی  
(الجواز الشافع)

شمس المعرف حضرت خواجہ شمس الدین تحریر تجھیز مولانا جلال الدین رومی بیہقی کے شیخ و میر و مرشد جن کے روحانی و باطنی فیض ہی کی پدیدلت مولانا زردم بیہقی کے ظاہر و باطن میں حقیقت کی شیخ روشن ہوئی اور اس کا اظہار مولانا زردم بیہقی کی مشوی کے مشکل میں وقوع پذیر ہوا۔ راجح طارق محمود نعماٰنی صاحب نے انتہائی عرق ریزی، حقیق اور سیکھوں کتابوں کے حوالہ کے ساتھ شمس تبریز بیہقی کی زندگی، انکی تعلیمات اور مولانا زردم بیہقی کی شخصیت پر ان کے اثرات کو اس کتاب میں بیان کیا ہے۔

544 صفحات پر مشکل خوبصورت سروق، مضبوط جلد بندی، اعلیٰ کالہ اور لکھن اتساویر کے ساتھ چھپ کر تیار ہے।

لیٹ آف سٹوریز: 495 روپے

قریباً 795 روپے

آرچ ہی اپنے قریبی ایک شال سے طلب گریں یا براہ راست رائٹ اگر ہیں:

بالقابل اقبال لاہوری، ایک سڑیت، جلم پاکستان

Ph: 0544-614977 - 0321-5440882 - 0323-5777931

[WWW.BOOKCORNER.COM.PK](http://WWW.BOOKCORNER.COM.PK)

# بُكَانِشْوَر



An Urdu Translation of  
Lecture

## "SALAH"

by  
Dr. Zakir Naik

الصلواة.....

# ڈاکٹر زاکر نائیک

مترجم

امجم سلطان شہباز  
اور جدید انس

Price Rs. 200/-

176 صفحات پر مشتمل خوبصورت سروق، مضبوط جلد بندی اور عمدہ کاغذ پر چھپ کر تیار ہے।

آج ہی اپنے قریبی ایک شاہ سے طلب کریں یا برادر است رابطہ کریں:

بالقابل اقبال لاہوری، بک شریٹ، جلم پاکستان

Ph: 0544-614977 - 0321-5440882 - 0323-5777931

WWW.BOOKCORNER.COM.PK

# بُك کرنر شوپ



## ڈاکٹر ذالزنایل

کے ڈاکٹر ولیم کیمبل۔  
سری سری روی شنکر۔  
اور رشی بھائی زاویری  
کے مابین دلچسپ  
واشر انگیز مناظروں پر  
مشتمل علم افروزی کتاب

WITH  
FREE  
VCD

- ﴿ تر آن اور بائبل، جدید صائنس کی روشنی میں ﴾
- ﴿ اسلام اور عروضت میں خدا کا تصریر ﴾
- ﴿ کیا گرشت خوری چاہئے یا ناجائز؟ ﴾

528 صفحات پر مشتمل خوبصورت سرورق، مضبوط جلد، بندی اور سمعہ کا نجد پرچم پرستی کرتا ہے!

آج ہی اپنے ترقیتی بک شاپ سے طلب کریں یا برداہ راست را لے گریں:

بالقابل اقبال لاہوری، بک شریعت، جلم پاکستان  
Ph: 0544-614977 - 0321-5440882 - 0323-5777931  
WWW.BOOKCORNER.COM.PK

# بک کانٹر ۱۹۹۰

سراج اشر کے مدد مدار باریکے پر  
کے تحریر فتح و فتوح



نجدات  
ذکرہ ذلیل  
پارت 1



قرآن اور حدیث سائنس کی تاریخ اللہ تعالیٰ پر  
مذاہیں عالم میں خدا کا تھبہ اسلام میں عورتوں کے حقوق  
اسلام پر 40 اعترافات اور ان کے مدلل جملات

528 صفحات پر مشتمل خوبصورت سروقی، مضبوط جلد بندی اور عمروہ کاغذ پر چب کر تیار ہے!

آج ہی اپنے قریبی بک شال سے طلب کریں یا براہ راست رابطہ کریں:

بالقابل اقبال لاہوری، بک شریف، جلم پاکستان  
Ph: 0544-614977 - 0321-5440802 - 0323-5777931  
WWW.BOOKCORNER.COM.PK



داللیل کنزِ ذکر  
داللیل کنزِ ذکر

# دھناتِ داکڑِ ذکر نائیک پارٹ ۲

اس کتاب میں دوں ازیں دھنات کا اعماق کا کیا ہے۔

- احمد رضا کی کیمپنی کی دلیل و دلکشی
- چالانشہ خوش گزی
- گورنمنٹ گزی ملکیت کی بھروسہ
- قانونی ایڈیشن پابند

528 صفحات پر مشتمل

خوبصورت سرور،  
مضبوط جلد بندی  
اور عمدہ کاغذ پر

چھپ کرتیار ہے

WITH  
FREE  
VCD



آج ہی اپنے تقریبی یوگ ہیل سال سے طلب کرنے والے اور راستہ والے کوں

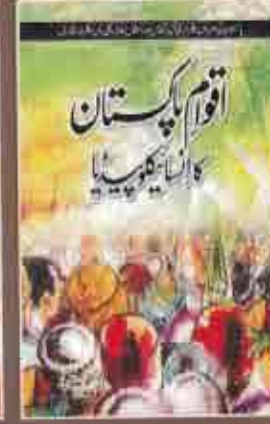
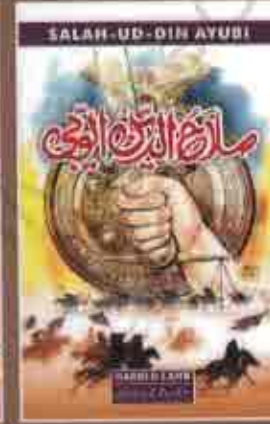
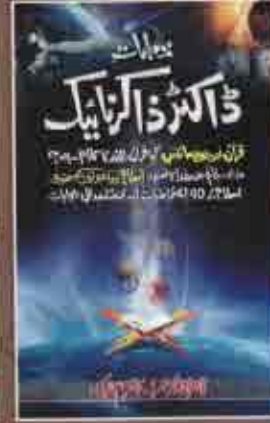
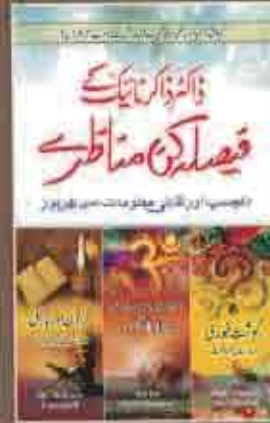
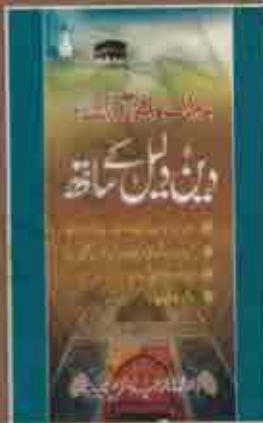
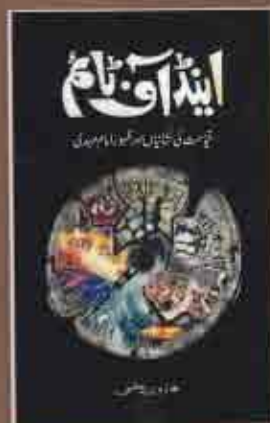
بالتفاہم اقبال لاہوری، بک شریعت، جلسم پاکستان

Ph: 0544-614977-0321-5440882-0323-5777931

[WWW.BOOKCORNER.COM.PK](http://WWW.BOOKCORNER.COM.PK)

بک کانسٹراؤنٹ

# ہماری کتابیں پیاری کتابیں



Rs. 200.00